
第２章 岡崎市の維持向上すべき歴史的風致 

 
 
 

127 

第
２
章 

第２章 岡崎市の維持向上すべき歴史的風致 
 

２-０.歴史的風致の概要と分布状況 
 

(１)歴史的風致とは 

 「歴史的風致」とは、歴史まちづくり法第１条において、「地域におけるその固有の歴史及

び伝統を反映した人々の活動と、その活動が行われる歴史上価値の高い建造物及びその周辺

の市街地が一体となって形成してきた良好な市街地の環境」と定義されている。 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

(２)岡崎市の歴史的風致 

 岡崎市の維持・向上すべき歴史的風致は、以下のとおりである。 
 

表２-０-1 岡崎市の歴史的風致 

整理番号 歴史的風致の名称 

2-1 家康公生誕の地にみる歴史的風致 

2-2 東海道を舞台にした信仰･祭礼等にみる歴史的風致 

2-3 瀧山寺鬼祭りにみる歴史的風致 

2-4 岡崎城下の三大祭りにみる歴史的風致 

2-5 郷土食の八丁味噌造りにみる歴史的風致 

2-6 六ツ美地区の稲作儀礼にみる歴史的風致 

2-7 額田地区の山里のくらしにみる歴史的風致 

 

 

図２-０-１ 歴史的風致の構成 

地域におけるその固有の 

歴史及び伝統を反映した 

「人々の活動」 

その活動が行われる 

「歴史上価値の高い建造物  

 及びその周辺の市街地」 

歴史的風致 

一体となって形成された良好な市街地の環境 



第２章 岡崎市の維持向上すべき歴史的風致 

 
 
 

128 

第
２
章 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

図２-０-２ 歴史的風致の位置 



第２章 岡崎市の維持向上すべき歴史的風致 

 
 
 

129 

第
２
章 

２-１.家康公生誕の地にみる歴史的風致 
 

(１)はじめに 

 徳川家康公の生誕地である本市には、徳川家の先祖である松平氏や家康公が創建に関わる

寺社が数多く存在する。松平氏、そして家康公の勢力拡大とともに市内の各地に建立された

それらの寺社は、家康公が「征
せい

夷
い

大
たい

将
しょう

軍
ぐん

」として天下泰平の世を築くと朱
しゅ

印
いん

状
じょう

が与えられ、

一層格が高められることとなった。家康公が亡くなると「東照大権現」として神格化された

ことで、生誕地である岡崎の地は聖地となり、顕彰の舞台となる関係寺社は華麗な装いをこ

らすことになった。 

 これら本市の一大特色である松平氏・徳川家建立の寺社には松平氏・徳川家による寄進物

も多く、岡崎の歴史を語る貴重な文化財となっているほか、これらを舞台に行われる顕彰活

動や年中行事は現在も脈々と市民に受け継がれている。 

         

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 図２-１-１ 松平氏・徳川家ゆかりの寺社 (主に中心市街地) 



第２章 岡崎市の維持向上すべき歴史的風致 

 
 
 

130 

第
２
章 

(２)家康公顕彰の始まり 

 祖父・家康公への崇敬が特に厚かっ

た家光が江戸幕府３代将軍になると、

日光東照宮や上野寛永寺を始め多く

の寺社が造られ、先祖の地である岡崎

でも、松平氏・徳川家ゆかりの大樹寺、

伊賀八幡宮、六所
ろくしょ

神社
じんじゃ

、松
しょう

應
おう

寺
じ

で大

規模な造営工事を行い、自らは滝山東

照宮を建立した。特に大樹寺の大造営

では「祖父生誕の地を望めるように」

との想いから、本堂から三門、総門(現

在は大樹寺小学校の南門)を通して、生誕城である岡崎城を望むことができるよう伽
が

藍
らん

を配置、

造営した。これら一連の造営は「寛永の大造営」といわれ、生誕地である本市において神君

家康公の偉業を称える顕彰活動の始まりとなり、現在まで続く良好な市街地の象徴となって

いる。 

 幕府により造営されたこれら寛永期(1630 年頃)の建築は、三河における地方の普請ながら、

木
き

原義
はらよし

久
ひさ

(大樹寺・滝山東照宮)、鈴
すず

木
き

長
なが

次
つぐ

(伊賀八幡宮・六所神社)、平内正信(大樹寺)など、

当代一流の幕府お抱えの御用大工棟梁の手によるもので、江戸建築界の潮流を見事に開花さ

せたといえる。現在見られる伊賀八幡宮や六所神社の華麗な建築物が完成し、大樹寺が徳川

将軍家の菩提寺として威容を整えるのもこの時期である。また現存する指定文化財の建造物

に 17 世紀前半のものが多いのはこのためである。 

 

(３)建造物 

①岡崎城(岡崎城公園) 

 岡崎城は、神君家康公の生誕城として江戸時

代を通じて神聖視され、本多家(前本多)、水野

家、松平家、本多家(後本多)と家格の高い譜代

大名が城主となった。５万石の石高に比して大

規模な城郭を誇り、大名は岡崎城主となること

を誇りにしたといわれている。しかし明治維新

後の廃藩
はいはん

置県
ち け ん

により、明治４年(1871)岡崎城内

に額田県庁が置かれることとなり、以後、裁判

所を始めとした公的機関が旧郭内に設置されていった。明治６年(1873)に廃城令が出される

図２-１-２ 大樹寺惣絵図(寛永期) 

図２-１-３ 岡崎城天守(景観重要建造物) 



第２章 岡崎市の維持向上すべき歴史的風致 

 
 
 

131 

第
２
章 

と、同年から７年(1874)にかけて岡崎城は取り壊しが行われ、建物は払い下げられた。そし

て旧城内の地は、家康公誕生地にちなみ「康生
こうせい

町」と名付けられた。その後、岡崎城の荒廃

を憂いた多
お

門
かど

伝
でん

十
じゅう

郎
ろう

を始めとする旧藩士たちによって保存運動が起き、旧本丸と二の丸の一

部の区域を城址公園として保存したいと県へ申請を行い、明治８年(1875)県の許可を受けて

公園として外観を整えることとなった。 

 岡崎城公園内には篤志家らによって建立された家康公の偉業を称えるいくつもの顕彰碑が

ある。天守前に建つ「東
とう

照
しょう

公
こう

遺
い

訓
くん

碑
ひ

」は、刻銘によると、昭和 11(1936)年４月に建立され、

総高 4.5 メートル、碑は 2.7 メートルの堂々たるものである。天守の西には、家康公の産湯

に使ったとされる「産
うぶ

湯
ゆ

の井
い

戸
ど

」と、家康公の胞
え

衣
な

を埋めたとされる「えな塚」があり、そ

れぞれの刻銘によると、「東
とう

照
しょう

公
こう

産
うぶ

湯
ゆ

井
い

碑
ひ

」は昭和８年(1933)、「東
とう

照
しょう

公
こう

えな塚
つか

石
せき

宝
ほう

塔
とう

」は昭

和 11 年(1936)に、共に岡崎の石工らによって花崗岩で造られたものである。 

 

 

 

 

 

 

 

 

昭和 30 年(1955)になると、家康公の生誕城にも関わらず石垣しか残されていない寂しい様

子を嘆いた市民が、岡崎城天守の再建を強く願い、本格的な再建運動が始まった。「お城再建

は市民の力で」という機運のもと「岡崎城復元募金委員会」が結成され、総工費 5,700 万円

のうち約 1,200 万円が市民からの寄付によるものであった。このことからも、市民の岡崎城

再建にかける特別の思いを感じ取ることができる。そして、市民からの強い要望、厚い寄付

を受け、昭和 34 年(1959)、明治期の写真を基に、鉄筋コンクリート造の天守が再建された。

連日、再建工事の進捗が報じられ、「愛知新聞（昭

和 34 年(1959)３月 25 日）」では、復元工事の完

成が報じられるなど、関心の高さがうかがえる。 

こうして家康公顕彰のシンボルとなった天守は、

岡崎のランドマークとして、平成 13年(2001)に

は入場者 1,000 万人に達し、復興 66年が経った

現在(令和７年(2025))は 1,350 万人以上が家康

公生誕城を訪れ、この地を舞台に繰り広げられ

た往時の歴史に思いを馳せている。 

図２-１-５ 東照公えな塚石宝塔(令和７年(2025)10 月) 図２-１-４ 東照公産湯井と産湯井碑(令和７年(2025)10 月) 

図２-１-６ 岡崎城再建(昭和 34 年(1959)２月 18 日) 

 



第２章 岡崎市の維持向上すべき歴史的風致 

 
 
 

132 

第
２
章 

②大樹寺 

 文明７年(1475)、松平４代親
ちか

忠
ただ

によって創建され、以

後安城松平家の菩
ぼ

提
だい

寺
じ

となった。多宝塔(重要文化財)は、

天文４年(1535)に松平７代清康によって建立されたもの

である。下層は方
ほう

三
さん

間
げん

、総円柱、二
ふた

手
て

先
さき

斗
と

栱
きょう

尾
お

垂
だる

木
き

付
づき

と

し、上層は亀
かめ

腹
ばら

上に円形の塔身を立て、四
よ

手
て

先
さき

斗
と

栱
きょう

で軒

を支えている。屋根は檜皮
ひ わ だ

葺
ぶき

で、鉄製の相輪を上げてい

る。浄土宗鎮
ちん

西
ぜい

派
は

に属する寺院で、桶
おけ

狭
はざ

間
ま

の戦い1から逃

れた家康公が、自害を思い止まり再起の決意を固めた立

志開運の寺院として知られる。登
とう

誉
よ

上人2により教えを受

けた「厭
おん

離
り

穢
え

土
ど

欣
ごん

求
ぐ

浄
じょう

土
ど

3」は、生涯家康公の旗印とな

った。大樹は唐名で「将軍」という意味を持つ。 

 元和２年(1616)に家康公が亡くなると「東
とう

照
しょう

大
だい

権
ごん

現
げん

」

として神格化され、「位牌は三河大樹寺に祀るべきこと」

という遺命に従い、大樹寺に祀られることとなった。こ

のことからも家康公にとって大樹寺は単に先祖代々の菩

提寺というだけでなく、自身の人生観の確立と一代の危

地を救った寺院として生涯に亘り特別な場所であったこ

とがうかがえる。 

 また、大樹寺位
い

牌
はい

堂
どう

には、全国で唯一、徳川家先祖で

ある松平８代の位牌と、すべて等身大の歴代将軍 14 代ま

での位牌も安置されている。その他、家康公 33 回忌にあ

わせて３代将軍家光により造られた家康公木像も安置さ

れている。 

 ３代将軍家光が寛永 15 年(1638)から４年をかけて大

小 40 余棟の諸堂を建立し、以後ほぼ 50年ごとに幕府に

よって修復がなされてきた。家光は、正保元年(1644)に

当寺に東照宮を造営するよう命じたが、城下に近すぎる

などの理由で東照宮は滝山寺に設けられ、当寺には家康

公と秀忠の御
み

霊
たま

屋
や

が置かれることになった。安政２年

(1855)の火災により、多宝塔、総門、三門、鐘
しょう

楼
ろう

等を残して焼失したが、同４年(1857)に規

模を縮小して本堂(市指定有形文化財)及び冷泉為恭
れいぜいためちか

の障壁画(重要文化財)で装飾された大方

                                                   
1 永禄 3年(1560)の織田軍と今川軍の合戦。家康公は今川方として参戦。 
2 大樹寺第 13世住持で、家康公の自害を思い留まらせたとされる。 
3 戦国の世は、誰もが自己の欲望のために戦いをしているから、国土が穢れきっている。その穢土を厭い離れ、永遠に平和な

浄土を願い求めるならば、必ず仏の加護を得て事を成すとの意味。 

図２-１-７ 多宝塔(重要文化財) 

図２-１-９ 松平８代・徳川歴代将軍位牌 

図２-１-８ 三門(県指定有形文化財) 

 

図２-１-10 鐘楼(県指定文化財) 



第２章 岡崎市の維持向上すべき歴史的風致 

 
 
 

133 

第
２
章 

丈(県指定有形文化財)等の伽藍を再建し、現在に至っている。三門(県指定有形文化財)は、三
さん

間
げん

一
いっ

戸
こ

重
じゅう

層
そう

門
もん

。屋根は入
いり

母
も

屋
や

造
づくり

、本
ほん

瓦
かわら

葺
ぶき

で、両脇に山廊をつけて全体を禅
ぜん

宗
しゅう

様
よう

でまとめた

ものである。鐘楼は、桁
けた

行
ゆき

３間、梁
はり

間
ま

２間、２階袴
はかま

腰
ごし

付
つき

。屋根は入母屋造、本瓦葺で、全体

を和様でまとめている。大樹寺本堂は、桁行７間 （約 12.6 メートル）、梁間７間（約 12.6

メートル）、入母屋造、本瓦葺の建造物である。 

 

③伊賀八幡宮 

 正保４年(1647)の縁起では、文明２年(1470)

に松平４代親忠が伊賀国(現在の三重県伊賀市

や名張市辺り)から当地へ勧請したとされ、武運

長久・子孫繁栄の守護神「氏神」として松平家

の崇敬を受けた。祭神は、応
おう

神
じん

天
てん

皇
のう

、神
じん

功
ぐう

皇后
こうごう

、

仲
ちゅう

哀
あい

天
てん

皇
のう

で、相殿に家康公を祀っている。 

 永禄９年(1566)家康公は社殿を造営して、神

殿の戸帳に姓名を自署し、献納している。慶長

７年(1602)には朱印状を寄進し、後
ご

陽
よう

成
ぜい

天
てん

皇
のう

宸
しん

筆
ぴつ

の神号額を献納、同 16 年(1611)に本殿など社殿の造営を行った。寛永 13 年(1636)には３

代将軍家光が岡崎城主本多忠
ただ

利
とし

を奉行とし、幕府お抱えの御用大工棟梁の鈴木長次をつかわ

して、大々的に造営したのが現在の社殿(本殿･幣
へい

殿
でん

･拝
はい

殿
でん

･透
すき

塀
べい

･御
ご

供
く

所
しょ

･随
ずい

身
しん

門
もん

･神橋及び石鳥

居は重要文化財)である。その際、本殿は家康公建立のものを使用し、これに幣殿・拝殿を連

結し、華麗な彩色を施し、権
ごん

現
げん

造
づくり

社殿とした。以後も幕府の手で補修が行われ、本殿は三
さん

間
げん

社
しゃ

流
ながれ

造
づくり

、屋根は檜皮葺で千
ち

木
ぎ

、鰹
かつお

木
ぎ

を上げ、社殿の彩色は六所神社社殿に準ずる。本殿以

外は寛永 13 年(1636)に造られたものである。 

 なお、伊賀八幡宮には、戦にまつわる逸話が残っている。松平７代清康が守山崩れ4に遭っ

て急死すると、尾張の織田信
のぶ

秀
ひで

が岡崎を攻め、松平８代広
ひろ

忠
ただ

はわずかの兵で苦戦するなか、

伊賀八幡宮の方角から白羽の神
かみ

矢
や

が乱れ飛び、敵兵は敗走し、危機を脱したという。九死に

一生を得た広忠は、自らその神矢を拾って伊賀八幡宮に奉納したとされている。また、伊賀

八幡宮は、松平家代々の祈願所であったことから、家康公の崇敬も非常に厚く、初陣の参詣

を吉例に大きな合戦の前には必ず戦勝祈願することが慣わしとなった。 

 
 
 

 

                                                   
4 三河を統一し尾張へと攻め上っていた清康が、父が謀反の罪で殺されたと誤解した阿部弥七郎に殺され、今まで築き上げた

領国が瞬時に崩れてしまったできごと。 

図２-１-11 随身門(重要文化財) 

 



第２章 岡崎市の維持向上すべき歴史的風致 

 
 
 

134 

第
２
章 

④龍
たつ

城
き

神社 

 龍城神社は岡崎城公園内にあり、岡崎城旧本

丸に位置している。祭神は徳川家康公、本多忠

勝朝臣、天
てん

神
じん

地
ち

祇
ぎ

、護国英霊である。社伝によ

ると三
み

河
かわ

国
のこく

守
しゅ

護
ご

代
だい

の系譜をひく西
さい

郷
ごう

弾
だん

正
じょう

左
ざ

衛
え

門
もん

頼
より

嗣
つぐ

(稠頼
つぐより

)が、享徳元年(1452)～康正元年

(1455)龍頭山に城を築いた際に龍神が現れ、城

の井戸から水を噴出させて天に去ったとされる。

以後、松平７代清康
きよやす

が現在の地に城を移してか

らも龍神を祀り、城の名を「龍
たつ

ヶ
が

城
じょう

」、井戸の名を「龍
りゅう

の井
い

」と称したといわれている。家

康公生誕の際にもこの井戸から金の龍が岡崎城の上空を舞ったと伝えられており、神社の名

の由来や、岡崎城が別名「龍ヶ城」といわれるのは、このように龍に関係が深いためとされ

ている。本市の市章も龍の爪が宝珠を掴んでいる形となっている。 

 家康公薨去
こうきょ

の後、藩主本多忠利はその偉業を

称え、寛永年間(1624～43)に生誕城である城内

に東照宮5を奉祀し、これが当社の創始となる。

明和７年(1770)には藩主本多忠
ただ

肅
とし

が、本丸内に

あった東照宮を自由参拝できるようにと三の丸

に移し、徳川四天王の一人である本多忠勝を祀

る映
えい

世
せい

神社を新たに本丸に建てた。そして明治

維新後、東照宮と映
えい

世
せい

神
じん

社
じゃ

を合祀して、明治９

年(1876)龍
たつ

城
き

神
じん

社
じゃ

と改称し、現在地(旧本丸跡)

に移転した。同 14 年(1881)神殿・玉垣・神門・鳥居等を建設し、大正２年(1913)本殿・幣殿・

拝殿・神饌所
しんせんじょ

、社務所等を新築、同３年(1914)県社に昇格し、当地域の崇敬を集めることと

なった。昭和 23 年(1948)には社殿を焼失してしまうが、同 38 年(1963)には広く崇敬者の浄

財を得て、日光東照宮より神木の寄進を受けた社殿が竣功し、現在に至る。関連する資料と

して、同 37 年(1962)の「龍城神社社殿御造営 御寄附芳名錄
ろく

」が残されている。社殿は、入

母屋造、銅板葺、平
ひら

入
いり

、唐
から

破
は

風
ふ

を設けた鉄筋コンクリート造である。平成８年(1996)には岡

崎市市制80周年を記念して、拝殿天井に国内最大級といわれる白木彫りの昇龍が奉納された。 

その他、大林寺や隨
ずい

念
ねん

寺
じ

、甲
こう

山寺
ざ ん じ

、誓
せい

願
がん

寺
じ

、善
ぜん

立寺
りゅうじ

など、本市には松平氏・徳川家ゆかりの

寺社が城下町を中心に数多く存在しており、その周辺は門前町として栄えてきた。また、こ

れらの寺社は紫
し

衣
い

勅許
ちょっきょ

を受け、江戸時代を通じて修理が幕府直轄で行われるなど、徳川将軍

家の手厚い庇護を受けて発展してきた。そしてこれら寺社が立ち並ぶ市街地では、家康公の

                                                   
5 東照大権現たる徳川家康公を祀る神社のこと。 

図２-１-12 龍城神社 

図２-１-13 龍の井 



第２章 岡崎市の維持向上すべき歴史的風致 

 
 
 

135 

第
２
章 

図２-１-16 狛犬(旧岡崎藩士一同より寄贈) 

 (令和７年(2025)10 月) 

遺徳を偲ぶ顕彰活動が現在も至るところで続けられている。 

 

(４)活動 

①家康行列 

 本市の顕彰活動の代表的なものとして、毎年

４月上旬の桜まつりの期間中に「家康行列」が

行われている。この行列は、もとは江戸時代に

後本多6家藩祖本多忠勝を祀る映世神社(現在の

龍城神社)の例祭(10 月８日)として、岡崎藩主の

指揮のもと、鎧
よろい

兜
かぶと

を付け、旗
はた

指
さし

物
もの

を立ててほら

貝を鳴らし、隊列を組み、矢を放ち、鉄砲を撃

つなど戦法を鍛錬した行軍儀式が起源とされる。

明治９年(1876)に映世神社と徳川家康公を祀る

東照宮が合併して龍城神社となると、家康公の

命日である４月 17 日が例祭となった。こうした

起源から、現在の行列では各武将の隊列の前に

龍城神社の神輿行列が先陣を務める習わしとな

っている。 

 明治維新を迎え、岡崎藩が解体された後も、

家康公生誕地としての誇りを胸に、旧藩士たちは

「不
ふ

忘
ぼう

義
ぎ

団
だん

」という団体を組織し、太平洋戦争(昭

和 16 年(1941))頃まで、神輿渡
と

御
ぎょ

の際に甲冑など

を帯して供奉する武者行列として行っていた。龍

城神社の狛犬の台座には、「旧岡崎藩士一同」と

「大正二年九月」の文字が刻まれており、家康公

への深い崇敬の念が垣間見える。昭和 23 年

(1948)の龍城神社の火事により、甲冑などが焼

失したため戦後一時休止したが、昭和 28 年(1953)に山岡荘八の小説「徳川家康」が出版され

て家康公顕彰の気運が高まると、岡崎商店街連盟の働きかけと岡崎商工会議所の支援によっ

て「家康まつり」として再開された。昭和 34 年(1959)に岡崎城天守が再建されると、まつり

は市・市観光協会の主催で開催されるようになり、岡崎桜まつりの中心行事として受け継が

れている。コロナ禍により、令和２、３年(2020、2021)は開催中止、同４、５年(2022、2023)

                                                   
6 岡崎城主として近世前期に本多広孝を祖とする本多家が入城していることから、近世後期の本多忠勝を祖とする城主家を後

本多(平八郎)家と呼んでいる。 

図２-１-14 武者行列(家康行列の前身)(大正４年) 

 

図２-１-15 龍城神社の神輿渡御 



第２章 岡崎市の維持向上すべき歴史的風致 

 
 
 

136 

第
２
章 

は秋開催となったが、現在は毎年４月上旬の日曜日に開催し、令和７年(2025)で 64 回目を数

えた。令和５年(2023)の家康行列では、大河ドラマ「どうする家康」出演者を招聘した特別

版として開催し、沿道や河川敷には抽選で当選した約１万人の観客が集まり、大きな盛り上

がりをみせた。 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 郷土の英傑・徳川家康公の遺徳を偲び、華麗

な時代絵巻を繰り広げるこの家康行列は、令和

６年(2024)まで、長年、伊賀八幡宮で出陣式を

行っていたが、令和７年(2025)は、大樹寺にて

行われた。大樹寺は、桶狭間の戦いにより敗走

した家康公を匿い、家康が自害しようとした際

に、登誉上人が「厭
おん

離
り

穢
え

土
ど

欣
ごん

求
ぐ

浄
じょう

土
ど

」の言葉

とともに諫め、自害を思いとどまらせたとされ

る。その後、登誉上人は寺内の僧兵と共に家康に加勢することとし、「厭離穢土欣求浄土」の

旗印を掲げて戦ったことで、家康公は無事に岡崎城に入ることができたとされる。以降、戦

場で家康公はこの８文字が書かれた旗印を掲げ、天下を取ることができた。大樹寺は徳川将

軍家の菩提寺であるとともに、家康公再起の地としても重要な場所といえる。 

写真差替え可？ 

図２-１-18 大樹寺での出陣式(令和７年(2025)４月６日) 

図２-１-17 家康行列(平成 23 年(2011)４月 10 日) 



第２章 岡崎市の維持向上すべき歴史的風致 

 
 
 

137 

第
２
章 

 大樹寺での出陣式後、行列は松
しょう

應
おう

寺
じ

東側の

足助
あ す け

街道(県道 39 号線)を出発し、南下して中心

市街地(旧岡崎城下町)を通り、国道１号を横断

して、乙川河川緑地右岸河川敷までの約 1.5 キ

ロメートルを練り歩く。家康公を中心に、家康

公を支えた勇猛な三河武士団の行列や、きらび

やかな姫列、少年武者や少女隊を含めて総勢 700

余名になる。 

 これら出陣式や市街地での行列、そして菅生川(乙川)左岸河川敷でのイベントなどを見物

しようと、毎年多くの市民や観光客が訪れ、岡崎の春の風物詩となっている。 

 行列が行進する市街地周辺には、家康公ゆかりの寺社等歴史的な建造物が多く建ち並び、

旧城下町、門前町のまちなみを背景に絢爛
けんらん

豪
ごう

華
か

な時代絵巻が繰り広げられ、往時の風情が感

じられる一幕となっている。

図２-１-19 行列道中での演舞(令和７年(2025)４月６日) 



第２章 岡崎市の維持向上すべき歴史的風致 

 
 
 

138 

第
２
章 

 

  
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 

 

図２-１-20 家康行列進行路(令和７年(2025)４月６日) 

図２-１-21 隊列順(例) 

 14 榊原康政列 

 12 本多忠勝列 

 13 徳川家康列 

 11 井伊直政列 

 15 酒井忠次列 

 1 神輿渡御(龍城神社) 

 4 竹千代・少年武者列 

 6 築山御前・亀姫列 

 7 千姫列 

 5 於大の方列 

 9 鳴物隊 

 10 岡崎三郎信康列 

 8 少女隊 

 2 大のぼり 

 3 奴列 



第２章 岡崎市の維持向上すべき歴史的風致 

 
 
 

139 

第
２
章 

②岡崎城再建と大樹寺から岡崎城を望む歴史的眺望 

 大樹寺と岡崎城天守の間には、家康公への顕

彰を空間的に体現する全国的にも珍しい歴史的

眺望が残っている。祖父を慕う３代将軍家光が、

寛永の大造営で大樹寺の伽藍を配置、造営する

際、君主生誕の地を望めるようにとの想いから

誕生した、大樹寺総門から岡崎城天守を望む眺

望である。 

 この大樹寺から岡崎城までの約３キロメート

ルの間には、歴史に裏付けされた見えない直線

が引かれ、歴代岡崎城主は、毎日天守から大樹

寺に向かって拝礼したとも伝えられており、大

樹寺の三門から本堂までの参道には、水野忠
ただ

善
よし

以降の歴代城主が奉納した石灯籠がこの歴史的

眺望に沿うように並んでいる。 

 明治維新後、岡崎城が取り壊されたときは、

この総門越しに見る岡崎城天守への眺望も存在

しなくなってしまったが、昭和 34 年(1959)の岡

崎城天守の再建とともに、この江戸寛永期から

続く歴史的眺望も再び本来の姿を取り戻し、平

成 24 年(2012)に建築規制が措置されるまで、法

や条例による保全の規制がないなかで、市民の

郷土への愛情と誇りによってその眺望が保全さ

れてきた。 

 大樹寺の総門を額縁に見立て、岡崎城天守を

望む眺望景観は、まるで額の中の絵のようだと

いわれ、その馴染みやすさと愛情から「ビスタ

ライン7」という名が広く市民に浸透し、この歴史的眺望景観を守ることが古くから慣習化し

てきた。大樹寺の寺領に起源を持つ大樹寺小学校では、昭和 34 年(1959)12 月 23 日に制定さ

れた校歌の中で「南の門の まん中に 岡崎城も 絵のようだ」と歌われている。また、「中部

経済新聞（平成 24年(2012)２月 22 日）」では、40年前からビスタラインを眺めてきた市民の、

眺望景観の保全を望む声が紹介されている。 

 先人から受け継がれてきた唯一無二の眺望景観は、過去と未来の人々をつなぐ大切な資源

                                                   
7 眺望線のこと。ビスタは眺望という意味。 

図２-１-23 石垣のみの岡崎城跡(昭和元年(1925)頃) 

図２-１-22 大樹寺から岡崎城までの市街地 

大樹寺 

三門 

総門 

大樹寺小学校 

岡崎城 



第２章 岡崎市の維持向上すべき歴史的風致 

 
 
 

140 

第
２
章 

であり、家康公の生誕の地であることを誇りに思う、岡崎ならではの顕彰の意識が感じられ

る。 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

図２-１-25 総門越しに望む岡崎城天守 

(令和７年(2025)１月 16 日) 

図２-１-24 大樹寺総門より 

(岡崎城再建前(昭和 30 年代初期)) 



第２章 岡崎市の維持向上すべき歴史的風致 

 
 
 

141 

第
２
章 

③寺社における伝統行事 

ア. 御神忌
ご じ ん き

法要
ほうよう

、松平八代墓の清掃活動(大樹寺) 

 大樹寺の年中行事として、家康公の薨去以降、

毎年命日の４月 17 日に、壇信徒や地域住民らが

本堂に参列し、家康公の威徳を讃える「御
ご

神
じん

忌
き

法
ほう

要
よう

」が厳修8されている。特に、家康公が薨去し

てから 300 年にあたる大正４年(1915)には、4

月 10 日から 18 日にわたり大法要が行われ、薨

去 350 年にあたる昭和 40 年(1965)には、命日前

夜の逮
たい

夜
や

9である４月16日に大法要が行われた。

薨去400年にあたる平成27年(2015)には盛大に

400 回忌の法要が行われるとともに、岡崎の経済

界を中心に「徳
とく

川
がわ

家
いえ

康
やす

公
こう

霊
れい

夢
む

像
ぞう

建
こん

立
りゅう

の会
かい

」が組

織され、孫である家光の夢枕に立った祖父・家

康公の姿を彫った石像を、岡崎石製品協同組合

連合会が協賛金により岡崎産の花崗石で製作し

設置した。 

 寺の北西の桜の木立に囲まれた静寂な場所に

は松平８代の墓所がある。これは松平４代親忠

が大樹寺を創建する際、先祖３代の墓をこの地

に移設し、家康公が父である松平８代広忠まで

の墓を建て再整備したものである。その後、家

康公１周忌にあたり２代将軍秀忠が修復再建し、

昭和 44 年(1969)には、大樹寺保存会により家康

公の遺徳を顕彰し、遺品を納めた墓と碑が建立

された。この松平８代の墓は、家康公が自害を

思い留まり、再起を決意した神聖な場所として、

戦前から現在まで近隣の檀
だん

家
か

らによって季節ご

とに清掃活動が行われ、大切に守り続けられて

いる。 

 家康公ゆかりの寺で行われる法要や日々の清掃活動から、歴史の重みと家康公を大切に思

い続ける地域住民らの心情が感じられる。 

 

                                                   
8 仏教で儀式を厳かに執り行うこと。 
9 命日や七日ごとにある忌み日の前日の夜を指す言葉で、亡くなった日の前夜という意味。 

図２-１-26 御神忌法要(令和７年(2025)４月 17 日) 

図２-１-27 薨去 300 年の大法要(大正４年(1915)) 

 

図２-１-28 松平八代墓の清掃活動 



第２章 岡崎市の維持向上すべき歴史的風致 

 
 
 

142 

第
２
章 

イ.東照宮本祭、武者的神事(伊賀八幡宮) 

 伊賀八幡宮の年中行事として、家康公の薨去以降、毎年命日に東照宮本祭が行われ、御祭

神である東照大権現の御神徳を仰ぐ春の大祭となっている。家康公が薨去してから 300 年に

あたる大正４年(1915)には、「徳川家康･本多忠勝公三百年祭」が行われ、関連資料として、

家康忠勝両公三百年祭 岡崎協賛曾による『岡崎(大正４年(1915)４月 15 日)』がある。また、

薨去 400 年にあたる平成 27 年(2015)には「家康公 400 回忌」が執り行われた。 

 また、伊賀八幡宮では、矢にまつわる江戸幕

府ゆかりの神事として武
む

者
しゃ

的
まと

神
しん

事
じ

が受け継がれ

ている。ひのき板を矢で射て割り、割れ方で占

いをする神事で、古くは、１月７日の開催とさ

れているが、昭和 27 年(1952)の『伊賀八幡宮』

では、「武者的神事 ２月節分」と記されている。

その後、昭和 30 年代頃から平成 14 年(2002)ま

で、再び１月７日開催となり、平成 15年(2003)

以降は、毎年１月の大寒の頃に行われている。

300 年以上続く行事で、当初は武運を祈る占いだ

ったものが、豊凶を占うものに変わった。占い

の結果は、三州岡崎から千代田の江戸城まで早

馬にて、急ぎ知らせていたことからも、家康公

のふるさと岡崎からの報告は、ただの便りでは

なく、大きな意味があったといわれている。 

 伊賀八幡宮で行われる武者的神事は、300 年

以上続くという伝統と、その年の土地の豊凶を

占うという重圧から、矢を射る際の境内には張り詰めた空気が感じられる。 

 

ウ.例祭、降誕祭、神幸祭、提灯行列、兎汁(龍城神社) 

 龍城神社の年中行事として、家康公の薨去以

降、毎年命日に例祭、生誕日の 12 月 26 日に降

誕祭、４月第１日曜には神
じん

幸
こう

祭
さい

が行われている。

神幸祭はもともと江戸時代から続く神社の祭礼

で、10月 18 日に行われていたものが現在の家康

行列の起源となったとされる。 

 家康公が薨去してから 300 年にあたる大正４

年(1915)には、徳川宗家の賓客を始めとして

図２-１-29 武者的神事(平成 25 年(2013)１月 20 日) 

図２-１-31 例祭の様子(平成 27 年(2015)４月 17 日) 

図２-１-30 武者的神事判定表 



第２章 岡崎市の維持向上すべき歴史的風致 

 
 
 

143 

第
２
章 

1,200 人以上の来賓を迎え盛大に式典が行われた。関連資料として、家康忠勝両公三百年祭 

岡崎協賛曾による『岡崎(大正４年(1915)４月 15 日)』がある。薨去 350 年にあたる昭和 40

年(1965)には、約 600 人の参列のもと記念式典が行われ、祝砲花火が打ち上げられるなかを宮
ぐう

司
じ

祝詞
の り と

奏
そう

上
じょう

や浦安の舞10、人
にん

長
じょう

の舞11などによって郷土の英雄家康公の遺徳を偲んだ。そし

て薨去400年にあたる平成27年(2015)には、生誕日に提灯行列が執り行われた。この行列は、

薨去 300 年の際に行われた伝統行事で、泰平の世を願い、旧城下町を約 6,000 人の市民が龍

城神社に向けて練り歩いた。 

 また、「中日新聞(平成30年(2018)12月31日)」

の記事によれば、昭和 39 年(1964)より家康公ゆ

かりの兎
うさぎ

汁
じる

が毎年元旦に振る舞われている。こ

れは家康公の先祖である松平初代・親氏が諸国

を旅していた苦難の時代に、信州松本の猟師の

家で迎春の膳に兎の雑煮をいただいたという伝

説にちなみ江戸城で続いていた元旦祝賀の伝統

行事である。龍城神社ではその想いを受け継ぎ、

昭和38年(1963)の社殿造営にあたって日光東照

宮から寄進された御
ご

神
しん

木
ぼく

到着の奉告祭に兎汁の

直会
なおらい

12をした。その翌年の正月からは参拝者に地

元名物八丁味 で煮込んだ兎汁を盛大に振る舞

い、往時の伝統行事とともに御神霊の意に沿っ

て家康公の遺徳を偲んでいる。 

 龍城神社で行われている例祭、降
こう

誕
たん

祭
さい

、神幸

祭、提灯行列、兎汁の振る舞いには、多くの岡

崎市民等が参列する様子がみられ、ときには静

寂の中で、ときには太鼓や笛の音とともに、またときには冷え切った空気の中に上る湯気と

味噌の香りに包まれながら、家康公やその祖先の偉業や功績、偉大さを偲ぶ気風が感じられ

る。 

 

                                                   
10 巫女神楽の一つ。近代に作られた神楽である。 
11 神楽人の長が、武官の装束を着け、手に神鏡の象徴という木製の輪を付けた榊の枝を持った舞。 
12 神社における神事の最後に、神事に参加したもの一同で神酒を戴き神饌を食する行事。 

図２-１-33 元旦の兎汁 

図２-１-32 提灯行列(平成 27 年(2015)12 月 26 日) 

 



第２章 岡崎市の維持向上すべき歴史的風致 

 
 
 

144 

第
２
章 

(５)おわりに 

 このように家康公生誕の地である本市では、松平氏・徳川家ゆかりの寺社を始めとする歴

史的建造物やその周辺市街地において、家康公の遺徳を偲ぶ顕彰活動や伝統行事が古くから

継承され行われている。「厭離穢土欣求浄土」を旗印に幾多の艱難
かんなん

辛苦を乗り越え、世界でも

類を見ない 265 年の長きに亘る天下泰平の世の礎を築いた家康公に想いを馳せ、その郷土の

英傑を輩出した生誕地として市民の大きな誇りとなっていることはいうまでもない。その偉

業を称える顕彰の意識は現在も市民の心の内に脈々と受け継がれ、ゆかりの寺社の荘厳な佇

まいは周囲の市街地と一体となり「家康公のふるさと岡崎」の風格へとつながっている。そ

して顕彰活動や伝統行事、顕彰碑といったそれぞれの営みを通じて、郷土への愛情とともに

家康公の生誕地に相応しい岡崎の良好な歴史的風致を形成している。 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

図２-１-34 家康公生誕の地にみる歴史的風致の範囲 

 



第２章 岡崎市の維持向上すべき歴史的風致 

 
 
 

145 

第
２
章 

 

 

大樹寺地区の景観配慮と教育活動 

 大樹寺小学校は、大樹寺から岡崎城天守を望む歴史的眺望(ビスタライン)の真下に位置してい

るため、古くからその眺望を保全するための配慮をしてきた。 

 昭和 17 年(1942)にはすでに校舎間を結ぶ廊下を地下道にしており、当時から意識の高さがうか

がえる。平成 17 年(2005)に屋内運動場を新築する際にも、校舎との渡り廊下を地下道とするなど、

歴史的眺望の景観に配慮した学校施設配置としている。また屋内運動場自体もこの眺望への配

慮から半地下式とし、屋根の高さは三門の棟高より約 6.5 メートル低い 9.8 メートルで、更に外観の

デザインも周辺の景観と整合させている。 

 

 

 

 

 

 

 
図２-１-35 大樹寺小学校の地下道(総門より北を望む)  
 さらに、その歴史的・文化的環境を活かし、「家康学習」と名付けた地域学習が行われ、家康公

を偲ぶ先人たちの郷土への思いを後世に受け継いでいる。この学習は開校 110周年の昭和 58 年

(1983)を機に本格的に始まった。ふるさと探検で松平氏・徳川家ゆかりの地を訪ねて自分の足で

聞き取り調査をしたり、そこでつかんだ事柄から更に調べを進めたり考えたりして積み上げた学びを、

地域の方や大樹寺の観光客に向けたボランティアガイドなどで発信している。また、運動会の演目

も家康公顕彰にちなんだものとなっており、野外劇をつくりあげて地域の方にも広く披露している。さ

らに、家康公が岡崎城に永禄３年(1560)５月 23 日に入城したことにちなみ、毎月 23 日を「自立の

日」と定め、児童らの自発的な提案により「自立の活動」が行われている。そして、この場所が家康

公立志の地であるという歴史的背景から、卒業式の日には卒業生がこの日のみ開放される大樹寺

総門から旅立っている。 

 このように大樹寺地区では、古くから慣習的に景観配慮の意識が地域に根付くとともに、小学校

の児童を始め地域の方まで老若男女問わず学区全体で家康公を顕彰する風土が広がっている。 

 

 

 

 

 

 

 
図２-１-36 家康学習 

(ボランティアガイド) 
図２-１-37 運動会 

(家康公の野外劇) 
図２-１-38 自立の活動 

(大樹寺の清掃活動) 



第２章 岡崎市の維持向上すべき歴史的風致 

 
 
 

146 

第
２
章 

２-２.東海道を舞台にした信仰・祭礼等にみる歴史的風致 
 

(１)はじめに 

 岡崎は、地理的に交通の要地として、矢作
や は ぎ

川
がわ

・乙川
おとがわ

の水運があり、また、古代からの主要

街道である東海道と北へ上る足助
あ す け

街道(中馬
ちゅうま

街道、塩の道)、三河湾へと続く吉良道など多く

の街道が交差している。とりわけ、東海道は岡崎の中心部を含み延長約 20 キロメートルと市

域を南東から北西に貫く。中世より東西交通の要衝として宿が置かれ大いに賑わいをみせ、

人、物、情報や文化の交流が活発に行われてきた。近世には城下町、宿場町、門前町が発達

し、街道を通じて様々な民間信仰がもたらされ、街道沿いの町々では、秋葉信仰や牛頭
ご ず

天王1

信仰等の習俗・文化が根付き、民衆の間で広がり盛んとなった。東海道ゆえに各地の習俗・

文化が根付いた祭礼等が各地域に起こり、今なお、地域住民らが清掃保護活動等により守り

続けている松並木、一里塚、そして歴史的な風情が残るまちなみなど当時の面影を残す東海

道を舞台に、大切に守り続けてきた祭礼等が形を変えつつも毎年行われ、歴史と伝統を今に

伝えている。 
 

表２-２-１ 小風致2の概要 

小風致 建造物 活動 

秋葉信仰(秋葉祭)にみる歴史的風致 
秋葉社と秋葉山常夜燈 秋葉祭 

秋葉堂 秋葉山大祭 

東海道を舞台にした祭礼等にみる 
歴史的風致 

本宿神明社 本宿神明社の祇園祭 

山中八幡宮 山中八幡宮のデンデンガッサリ 

津島神社 津島神社の天王祭り 

称名寺、十王堂（藤川町） 
地蔵堂（大平町） 

地蔵祭り 

矢作神社 矢作神社の祭礼 

藤川宿 
（旧野村家住宅（米屋）、 
旧平岡家住宅（銭屋） 等） 

地域団体によるまちづくり活動 

 

                                                   
1 仏教における天部の一つ。山城国東山や播磨国広峰山に鎮座して祇園信仰の神(祇園神)ともされ、現在の八坂神社（京都府）

にあたる祇園感神院から勧請されて全国の祇園社、天王社で祀られた。 
2 複数の歴史的風致が密接な関係を持つ場合、それらをまとめて一つの歴史的風致とし、前者を「小風致」、後者を「大風致」

とよぶ。 



第２章 岡崎市の維持向上すべき歴史的風致 

 
 
 

147 

第
２
章 

(２)東海道の歴史と秋葉信仰 

①東海道の歴史 

 東海道は、江戸日本橋を起点とし京都の三条へと至る街道で、中山道・甲州道中・奥州道

中・日光道中とともに江戸時代の五街道と称される。本市においては、古くからの街道とし

てもっとも市民に親しまれ、街道沿いにはその歴史を物語る史跡や建造物が数多く残されて

いて、歴史的と伝統・風情を感じさせる市街地を形成している。 
 

ア.古代 

 「東海道(うみつみち)」(『日本書紀』)と称される街

道の形成は、大和政権が東方へと支配権を及ぼし始めた

５、６世紀以降のことで、７世紀後半以後に次第に整備

がなされていったと推定されている。鳥 捕
ととり・わしとり

(宇頭
う と う

町付

近)・山
やま

綱
つな

(山綱町)を通るのが古代の東海道の大略の道

筋と比定されている。 

 

 
 

イ.中世 

 鎌倉幕府の成立によって東海道の性格は大き

く変化する。２つの政権所在地を結ぶ道は、政

治・軍事のみならず、経済・文化的にも国内最

重要の幹線「京鎌倉往還」となった。『太平記』

には、矢作川の渡河点が３箇所あったことをう

かがわせる記述があり、東海道(鎌倉街道)もい

くつかの道筋が推定されている。大永７年

(1527)には菅生川
す ご う が わ

(乙川)南岸の明
みょう

大寺
だ い じ

が岡崎

で、東海道も同地を通っていたことが『宗長手

記』で確認できる。道筋が菅生川(乙川)北岸に

移るのは 16 世紀末の岡崎城主・田中吉政時代で

ある。 
 

ウ.近世 

 慶長６年(1601)、徳川家康公が開いた江戸幕府によって、東海道はいわゆる五街道の第一

として、江戸と京を結ぶ宿駅制度が定められ、幕藩体制を支える大動脈となった。これによ

り、東海道の江戸品川宿から藤川は 37 番目、岡崎は 38 番目の宿となった。岡崎藩主・本多

康重が慶長14年(1609)に水害で疲弊した八町村の町人を城東の台地上に移して伝馬町を新設

図２-２-１ 古代三河の駅路 

図２-２-２ 中世の東海道(鎌倉街道)推定図 



第２章 岡崎市の維持向上すべき歴史的風致 

 
 
 

148 

第
２
章 

し、ほぼ道筋は固定した。城下廻り以外の市域での道筋は、天正 10年(1582)に甲斐から凱旋

する織田信長のために家康公が道路改修を行っているので、それらを整備して近世の道筋が

固定したと推定されている。以後、文化３年(1806)の『東海道分間延絵図』、天保 14 年(1843)

の『東海道宿村大概帳』により道筋をたどってみると、次のとおりである。本宿
もとじゅく

村・山綱村・

舞
まい

木
ぎ

村・加宿市場村・藤川宿までは断層に沿った谷筋を東海道が東西に走っている。本宿村

内には家数 110 軒、山綱村内の道幅は２間半から３間半で家数は９軒のみであった。舞木村

内の道幅は２間半から３間半で家並は全長１町3の道を西進する。 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
 続いて広義の藤川宿の東入口となる加宿市場村に至り、東町・中町・西町・一里山の順に

藤川宿内の道幅２間半で全長 36 町５間となっている。宿はずれの松並木を過ぎると岡村地内

に入る。 

                                                   
3 町(ちょう)＝60 間＝約 108 メートルの長さ。 

図２-２-３ 東海道分間延絵図(本宿村・山綱村)(文化３年(1806)完成) ※赤丸内は現存寺社等 

図２-２-４ 東海道分間延絵図(山綱村・舞木村)(文化３年(1806)完成) ※赤丸内は現存寺社等 



第２章 岡崎市の維持向上すべき歴史的風致 

 
 
 

149 

第
２
章 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
図２-２-５ 東海道分間延絵図(藤川宿)(文化３年(1806)完成) ※赤丸内は現存寺社等 

 



第２章 岡崎市の維持向上すべき歴史的風致 

 
 
 

150 

第
２
章 

 岡・生
しょう

田
だ

両村地内の東海道は山綱川・竜泉寺川・乙川の各氾濫原地帯をやや北東方向に進

行する。家並は岡村が４町 16 間、生田村が３町 29 間であった。大平川(乙川)の板橋・大平

橋を渡って大平
おおひら

村・西大平村に至る。絵図でみると、西大平藩大岡陣屋東番所までの家数は

東西で 46軒の百姓家が確認できる。西大平村に入る直前で東海道は南北から東西に方向を変

えている。西大平村は１万石大岡家の陣屋所在地にふさわしく南北両側に 58 軒が家並を形成

していた。西大平藩陣屋の近くに大平の一里塚が左右榎木立として描かれ、家並が若干続く

と南側に西大平藩西番所に至る。西番所から松並木を過ぎると更沙川の筋違橋の右端に「従

是岡崎領分」の石碑が立ち、岡崎領欠
かけ

村となる。 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

図２-２-７ 東海道分間延絵図(生田村・西大平村)(文化３年(1806)完成) ※赤丸内は現存寺社等 

 

図２-２-６ 東海道分間延絵図(岡村・生田村)(文化３年(1806)完成) ※赤丸内は現存寺社等 

 



第２章 岡崎市の維持向上すべき歴史的風致 

 
 
 

151 

第
２
章 

弥五郎殿 

 欠村は広義の岡崎宿の東入口である。投
なぐり

町
まち

から始まり両町・伝馬町・籠田町・連尺町等を

通過して、「町数５町４間 27 曲」の屈曲した宿場兼城下町を材木町・下肴町・田町・板屋町

で西の総門を出て、伊賀川の松葉橋・早川の亀屋橋を渡り終えて岡崎町廻りが終了する。 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 矢作村内の道幅は４間と広く、往還全長は 14 町 35 間で家数は 250 軒以上であったから、

藤川宿よりも往還通りの家数は多かった。 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
図２-２-９ 東海道分間延絵図(八町村・矢作村)(文化３年(1806)完成) ※赤丸内は現存寺社等 

 

図２-２-８ 東海道分間延絵図(欠村)(文化３年(1806)完成) ※赤丸内は現存寺社等 

 

八柱神社 



第２章 岡崎市の維持向上すべき歴史的風致 

 
 
 

152 

第
２
章 

エ.近現代 

 近代に入ると東海道に代わって鉄道が主役となり、東海道の役割も変化した。大正期に入

ると自動車の発達により国道の整備・改修が進められた。市内を通る東海道は、曲折が多く、

繁華街を通る部分は道幅が狭く、拡幅が困難なこと、経費が高くつくことなどから、新国道

は、東海道とは別の道筋がとられた。戦時中は整備・改修を一時中止、未開通区間は昔の東

海道のままであった。戦後、本宿・矢作地区の整備が昭和 31 年(1956)に完了し、ここに旧東

海道の幹線道路としての役割は国道１号に変わった。東海道と並行して新道が建設された部

分、本宿・舞木・市場・藤川・美
み

合
あい

・大平・矢作の各町等は、寺社や歴史的建造物が残るま

ちなみとなっている。これに比べて、並行する新道が作られなかった部分は、まちなみとし

ての歴史は古く、記録も残るものの、現在は交通量が多い幹線道路となっている。しかし、

歴史的な場所として東海道沿いのまちなみの中では重要な地点であることには変わりがない。

旧道は現在も生活道路として利用されており、道筋に変更はあるが、昔の街道筋をたどるこ

とができる。藤川・美合・大平の各町等には現在も松並木が残っており、東海道の面影を残

している。 

 

②秋葉信仰 

 江戸時代には街道を通じて様々な民間信仰がもたらされ、伊勢信仰や秋葉信仰が民衆の間

で広がっていった。三河地域においては、特に秋葉信仰が盛んで、現在も街道沿いの町や村

の中心及び街道の三叉路等に建立された常夜燈が現存しており、町内会等・講4により祭礼が

連綿と続き、信仰の対象となっているほか、現在も町内会組織等を通じて秋葉山のお札
ふだ

を代

参により毎年求め、台所等で祀る風習が東海道沿いを中心に市内全域に広がっている。 

 遠州秋葉山(浜松市)に発する秋葉信仰は、修験者三尺坊が神仏混淆
こんこう

の秋葉三尺坊大権現と

して祀られるようになり、火の神を祀ることから、民間では火
ひ

伏
ぶせ

の神として信仰されてきた。

貞享２年(1685)にこの三尺坊像を神輿に担ぎ、西は伊勢国関・坂下へ、東は島田・藤枝まで

村送りをした「貞享の秋葉祭」により東海道筋に秋葉信仰が一気に広まった。以降、天明期

(1781～1789)に京都の大火事、浅間山の噴火、大飢饉と災害が相次いだため、秋葉信仰が一

層盛んになり、町・集落や同業者有志で講が結成され、秋葉山遥拝
ようはい

のために常夜燈が建てら

れたとされる。特に、関東・中部地方を中心に、各地で秋葉講が組織され参詣することが流

行した。さらに慶応３年(1867)の「ええじゃないか」では、秋葉山おかげ参りが発生したり、

各地の秋葉社や常夜燈で秋葉祭が催された。 

 

 

                                                   
4 江戸時代の庶民にとって秋葉山へ参詣するには多額の旅費がかかり、経済的負担が大きかった。そのため、秋葉講という互

助組織を結成し、毎年交代で選出された講員が積み立てた旅費を使い、組織の代表として秋葉山へ参詣していた。 



第２章 岡崎市の維持向上すべき歴史的風致 

 
 
 

153 

第
２
章 

(３)秋葉信仰(秋葉祭)にみる歴史的風致 

①はじめに 

 岡崎における秋葉信仰の始まりは、延享元年(1744)建立の甲山寺多宝坊の秋葉三尺坊(明治

14 年(1881)に極楽坊へ移築)に端を発し、秋葉大権現燈籠が延享４年(1747)に建立されている。

東海道沿いの各地と同様に、岡崎でも地縁組織を中心に講組織が結成され、秋葉山常夜燈を

建て、代表者が東海道や脇街道を通り、遠州秋葉山へ代参してお札を貰い受けてきた。寛政

５年(1793)の岡崎からの参詣記である『秋葉山道中記』(伊藤家文書)には、行路として東海

道を東に進み浜松から北上し、秋葉大権現にて祈祷と札を受け、帰路は山道部の道を西に進

み鳳来寺を参詣して南下し、御油
ご ゆ

(豊川市)から東海道沿いに戻るコースが記されている。 

 伝馬町の記録(杉山家文書)には、秋葉講は明治期まで「寛政講」と呼ばれ、享和２年(1802)

には、秋葉山にて大札３枚、御姿３枚、火防の札 30 枚を受け、講仲間の初穂料 100 疋を納め

ていたことが記されている。享和・文化年間(1801～1817)には毎年１月、５月、９月に２人

ずつ遠州秋葉山に参詣していることが記され、大札は常夜燈の祠
ほこら

等に納められ、火防の札は

各戸へ配布されたと考えられている。 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

図２-２-10 秋
あき

葉
は

山
さん

参
さん

詣
けい

道
みち

法
ほう

図
ず

(杉山家文書) 



第２章 岡崎市の維持向上すべき歴史的風致 

 
 
 

154 

第
２
章 

②建造物 

 岡崎城下の秋葉山常夜燈について、江戸時代

に記された『参河聡視録』には、「秋葉山常夜燈、

寛政二年庚戌冬十二月より初めて町々に建立せ

り」とある。秋葉講による単立の秋葉山常夜燈

は寛政２年(1790)の両町のものを筆頭に、建立

が流行するのは、各地域の民衆に信仰が浸透し

た江戸時代後期の寛政期(1789～1801)で、この

時期の常夜燈は、両町、板屋町、籠田町等の城

下町や東海道沿いに多い。建立地は、街道沿い

の町や村の中心地となる道の三叉路、 、寺の

門前等である。中には、方角、行き先を刻み、

道標としての役割を果たしていたものがあるこ

ともその建立地の特徴を示している。こうした

常夜燈は、近世に建立されたもののうち約半分

が文化・文政期(1804～1830)に建立されている。

寛政期によく見られた「講中安全」の銘文がな

くなり、「村中安全」「町内安全」等の銘文が多

くなることから、秋葉信仰が講仲間の信仰から

町や村の信仰として浸透定着したことを物語っ

ている。現在でも、秋葉山常夜燈の建つ町の多

くでは、講がありお札を受ける代参が行われ、

市街地では本山で受けてきたお札を祀る祠が付

随する例も多い。 

 秋葉山常夜燈は、市内では現存で 120 基を数

え、ほぼ全てが花崗岩製である。本市は良質な花崗岩が産出し、茨城県桜川市真壁、香川県

高松市庵
あ

治
じ

町
ちょう

と並んで石の三大産地のひとつに数えられている。特に、墓石や灯籠、彫刻を

始めとする石製品は、伝統に培われた品質と技術の高さで日本一ともいわれ、「石都岡崎」と

称されている。江戸時代には、岡崎の石製品を諸大名が徳川家ゆかりの寺社に競って奉納し

たほか、秋葉信仰を背景とした町や村による常夜燈の建立も盛んに行われ、文化・文政期(1804

～1830)に最盛期となった。常夜燈に石工銘が刻まれているものは少数であるが、作者が判明

しているものには岡崎の石工が多い。それらは規模が大きく優美で、石材も硬質なため保存

状態の良いものが多く、市街地の中において、現在も街道筋の歴史文化や近世の町と村の中

心地を今に伝える重要な建造物の一つとなっている。 

図２-２-11 秋葉山常夜燈(籠田町) 

図２-２-12 秋葉山常夜燈(花崗町) 



第２章 岡崎市の維持向上すべき歴史的風致 

 
 
 

155 

第
２
章 

 

所在地 建立時代 所在地 建立時代 

本宿町 寛政年間(1789～1800) 梅園町 文政 11 年(1828) 

本宿町 寛政 13 年(1801) 籠田町 寛政 10 年(1798) 

舞木町 文化 10 年(1813) 亀井町 天保 15 年(1844) 

市場町 寛政 7 年(1795) 六供町 嘉永 6 年(1853) 

蓑川町 文政 10 年(1827) 六供町 延享 4 年(1747) 

保母町 天保 12 年(1841) 六供町 寛延 3 年(1750) 

岡町 万延 1 年(1860) 六供町 明治 12 年(1879) 

丸山町 大正 13 年(1924) 本町 文化 3 年(1806) 

大平町 弘化 4 年(1847) 康生通 昭和 53 年(1978) 

大平町 文化 7 年(1810) 材木町 寛政 10 年(1798) 

大平町 明治 16 年(1883) 東能見町 嘉永 4 年(1851) 

大平町 昭和 9 年(1934) 東能見町 年代不詳 

欠町 文政 13 年(1830) 福寿町 天保 11 年(1840) 

栄町 昭和 8 年(1933) 魚町 天保 4 年(1833) 

朝日町 大正 15 年(1926) 魚町 天保 4 年(1833) 

両町 寛政 2 年(1790) 板屋町 寛政 9 年(1797) 

中町 弘化 4 年(1847) 八帖町 寛政 10 年(1798) 

中町 明治 11 年(1878) 八帖町 享和 3 年(1803) 

中町 明治 13 年(1880) 八帖町 安政 4 年(1857) 

伝馬通 享和 3 年(1803) 矢作町 年代不詳 

島町 嘉永 2 年(1849) 暮戸町 明治 35 年(1902) 

花崗町 文化 10 年(1813) 西本郷町 天保 2 年(1831) 

花崗町 昭和 49 年(1974) 宇頭町 明治 28 年(1895) 

 

ア.秋葉社と秋葉山常夜燈 

 本宿町にある秋葉社は、『参河國額田郡神社誌（昭和７

年(1932)９月１日）』によると、大正２年(1913)に氏神で

ある本宿神明社に合祀された。神
しん

祠
し

は、桁行１尺５寸(約

45.5 センチメートル)、梁間１尺５寸(約 45.5 センチメー

トル)、折屋造、板葺。 

 大平東町には弘化４年(1847)、大平西町には昭和９年

(1934)と刻銘された常夜燈がある。旧城下より東海道を東

へ向かった欠町には、文政 13 年(1830)建立と刻銘された

常夜燈が街道脇に建つ。東海道沿いの岡崎城下で石屋町と

して栄えた花崗
み か げ

町には、文化 10 年(1813)建立と刻銘され

た大型の常夜燈があり、石工の技を極めた龍の彫刻が施さ

れている。同じく城下であった籠田町には、『参河聡視録』

に寛政 10年(1798)建立と記された常夜燈が建つ。 図２-２-13 秋葉山常夜燈(大平辻中) 

表２-２-２ 東海道沿いの主な秋葉山常夜燈の所在地及び建立年代 



第２章 岡崎市の維持向上すべき歴史的風致 

 
 
 

156 

第
２
章 

イ.秋葉堂 

 岡町の総持院は、「岡の三尺坊」「男
おと

川
がわ

三尺坊」

と呼ばれる享保３年(1718)開創の曹洞宗寺院で

ある。「岡崎市史第７巻（昭和 47年(1972)10 月）」

によると、境内には慶応元年(1868)再建、大正

６～７年(1917～1918)に改修された本堂、文久

年間(1861～1864)に建立された秋葉堂が並び建

つ。本堂及び秋葉堂は、木造平屋建て、入母屋

造、桟瓦葺である。また、境内には、慶応３年

(1867 年)の手水鉢や、明治 42 年(1909)建立の

門柱がある。 

 六
ろっ

供
く

町の甲山寺(本堂(護摩堂)は市指定有形

文化財)は、天台宗寺院であり、創建は、天文 13

年(1544)に松平広忠が和田村法性寺の六坊を移

転、護摩堂を建てたことによる。慶長８年(1603)

に徳川家康が本堂を再建、さらに元禄 15 年

(1702)に５代将軍綱吉が再建している。甲山寺

山内の一坊であった極楽坊の境内には、延享元

年(1744)建立と伝えられる秋葉堂がある。桁行

３間(約 5.4 メートル)、梁間３間半(約 6.3 メー

トル)、宝形造、桟瓦葺で、前面に１間の向拝がつき、四方に縁をめぐらす様式からも、17

世紀半頃のものと考えられている。 

 

③活動 

 東海道を中心に広がっている秋葉信仰の祭礼は、秋葉祭と呼ばれることが多い。各町内会

等・講で年に１度、年行事等の代表者が代参して受けてきたお札を秋葉山常夜燈や秋葉社へ

納め、町の人々が集まり僧侶・神職の祈祷を受けるものと、寺院の秋葉堂において秋葉山大

祭として三尺坊命日にあたる11月16日又はその前後の日に祈祷や火渡りを行うものがある。 
 

ア.秋葉祭 

 秋葉社での秋葉祭として、『町の記録 特集（昭和 56 年(1981)）』によれば、東部の本宿町

では、秋葉山本宮秋葉神社（静岡県浜松市）の火祭りで祈祷を受けた「火災鎮護」のお札を

配ると記載されている。現在も、毎年 11 月中旬に氏子町の世話役が約 620 枚のお札を代参で

受け、秋葉社で大晦日に除夜祭りとともに秋葉祭を行っている。また、昭和 30 年(1955)頃ま

では燈明番があり、各常夜燈に火が灯されていた。 

図２-２-14 総持院秋葉堂と常夜燈 

図２-２-15 甲山寺秋葉堂と秋葉大権現燈籠 



第２章 岡崎市の維持向上すべき歴史的風致 

 
 
 

157 

第
２
章 

 東海道沿いの秋葉山常夜燈での秋葉祭としては、常夜燈建立後、祭礼が連綿と行われ続け

ている町内会等・講がある。現在の祭りの形態としては、毎年、あらかじめ各組織の世話役

等が秋葉山に代参し、お札を受けて、秋葉山常夜燈で祭礼を行っている。 

 大平東町では、常夜燈に消防団の詰所と火の見櫓が隣接

している。５月４日の祭礼日に秋葉講の旗と紅白幕、祭壇

を飾り、常夜燈に注連縄
し め な わ

でお札を取り付け、１年の安全を

祈願している。大平西町では、12 月第２日曜日に、常夜燈

の前に幟や祭壇をしつらえ、野菜や果物等の供物を供える。

幟は、昭和 29 年(1954)10 月、氏子中によってつくられた

ものが現在も使われている。お札は年行司が代参し、当日

お参りにきた町内の人々に配られる。欠町では、11 月中旬

に常夜燈に幟を立て、近隣の町公民館で祭壇を設け住職の

祈祷を受ける。花崗
み か げ

町では、11 月中旬の日曜日に、常夜燈

に隣接する公民館で、町内の人々が供物を供え、祭礼を行

っている。籠田町では、11 月 16 日前の日曜日にお札と各

自持ち寄ったお神酒、菓子、果物等の供物を常夜燈の前にしつらえた祭壇に供え、町内の人々

が菅生神社宮司のお祓いにより祭礼を行っている。お札は供物と共に各戸へ配られる。代参

や祭礼の準備は、当番となる年行事等が取り仕切っている。 

 

イ.秋葉堂での秋葉山大祭 

 総持院所蔵の『三尺坊略縁記』によると、秋

葉堂での秋葉山大祭は、文久年間より寺院鎮守

の秋葉大権現の大祭として始められた。同じく

文久年間より始められた火渡りは、厄落としと

無病息災を願う神事である。『美合村々誌(大正

９年(1920))』では、火渡り神事に豊橋遠州の地

より参詣するものも多いと記載されている。昭

和 50 年代から休止され、平成 22 年(2010)に約

30 年ぶりに再開されたが、新型コロナウィルス

感染症の影響を受け、令和２年(2020)以降、再

び休止している。２度目の休止前は、12 月第２

又は第３日曜日(17 日に近い日曜日)に行われて

いた。大祭当日は、午後１時より夕刻まで、堂

内の丈３尺の三尺坊本尊に般若心経等の祈祷が

図２-２-16 大平西町の秋葉祭 
(平成 24 年(2012)12 月９日) 

図２-２-17 秋葉山大祭 火おこし 

図２-２-18 秋葉山大祭 火渡り 



第２章 岡崎市の維持向上すべき歴史的風致 

 
 
 

158 

第
２
章 

あげられ、読経と鈴の音が参道に響き渡る。宵闇につつまれ、空気の冴えわたる午後６時頃、

堂前に現れた行者
ぎょうじゃ

たちが２基の常夜燈(万延年間(1860～1861)建立)との間に白砂が敷かれ、

注連縄で結界された周囲を回り祈祷し、神火を起こす。大きな火が境内と参拝者を照らし、

火の粉が天へと舞う。その火を鎮め、先達の行

者が炎の間を渡ると町内外の老若男女の参拝者

も次々と素足で火渡りをする。 

 甲山寺秋葉堂では、毎年 11 月 16 日に大祭と

して大護摩が焚
た

かれ、信徒を始め多くの参拝者

が祈祷を受けたお札を持ち帰る。堂内には、昭

和 26 年(1951)の祈祷札が残されている。 

 

④まとめ 

 東海道沿いを中心に広がっている秋葉信仰の風習や祭礼は、現在も秋葉山常夜燈や寺社を

舞台に、各町内会等・講に連綿と受け継がれており、江戸時代以来の防火と地域の安全を祈

る伝統行事が毎年行われている。「講内安全」「町内安全」と記された常夜燈には、東海道よ

りもたらされ、地域に根付いていった信仰と、１年間の地域の防火と息災を祈る人々の想い

が込められており、祭壇を設け幕が引かれた常夜燈での祭礼に、本市の東海道の歴史文化の

一端が感じられる。 

 

 

 

 

 

図２-２-19 秋葉山大祭 大護摩焚き 
(令和４年(2022)11 月 16 日) 

図２-２-20 東海道周辺の秋葉山常夜燈と秋葉祭の分布 



第２章 岡崎市の維持向上すべき歴史的風致 

 
 
 

159 

第
２
章 

 
  
 

今も続く秋葉山常夜燈の燈明番 

 曲
きょく

亭
てい

馬
ば

琴
きん

が著した『羇
き

旅
りょ

漫
まん

録
ろく

』※(享和２年(1802))の中で、至る所にあると記した秋葉山常夜燈

であるが、空襲や災害、市街地の整備等により損壊に至ったものや、元の位置から移動されたもの

も多く見られる。また、火を灯すことのない常夜燈や、ロウソクの代わりに電球(現在は LED 電球がほ

とんどである)が設置された常夜燈も目立つ。しかし、現在も常夜燈にロウソクの火を灯す地区も存

在している。 

a.鳥
とっ

川
かわ

町上の事例 

 ニンヤとイヌバサに２基の常夜燈があり、それぞれのイエが「お灯明番」と称して交替で火を灯し、

お参りをしている。 

b.大代町の事例 

 常夜燈の燈明番は、「番長」と書かれた板の入った箱が回ってくると、夕方にロウソクをあげにいく。

ロウソクに火を灯して帰ってくると、箱をトナリのイエに回す。 

c.桜形町麻生の事例 

 この地では 12 軒で毎晩順番に燈明番として、火を灯し続けている。 

d.福岡町萱
かや

園
ぞの

の事例 

 萱園の秋葉常夜燈は、井杭・向郷の区で別々に祀られていたが、明治 24 年(1891)11 月 17

日、中西野の地に統合し、現在の常夜燈が建立された。町内では、雨の日、風の日を問わず、毎

日交代で常夜燈に燈明を灯し続け、お参りを続けている。 

e.中島町の事例 

 中島町では、燈明番が毎日交代し、燈明箱が引き継がれていく。 

 この他に、保
ほっ

久
きゅう

町・千
ぜ

万
まん

町
ぢょう

町においても燈明番が続けられている。 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
※享和２年(1802)に初めて関西地方を旅した際の紀行文。旅の道中や京阪地方での見聞を、風俗や奇談、古跡などを交えて克

明に記録した作品で、後世に文化や風俗を知る上で重要な資料。 

図２-２-21 中島町の燈明番 
(令和７年(2025)９月 29 日) 

図２-２-22 千万町町の燈明番 
(平成 29 年(2017)５月 31 日) 



第２章 岡崎市の維持向上すべき歴史的風致 

 
 
 

160 

第
２
章 

(４)東海道を舞台にした祭礼等にみる歴史的風致 

①はじめに 

 古代より人々の往来の多かった東海道では、古くから道沿いに集落ができ、寺社が建ち、

祭礼が行われてきた。そして人々の往来が積み重ねられ、様々な文化が伝えられ地元の祭礼

に融合し継承されている。 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

②建造物と活動 

ア.本宿神明社の祇園祭 

 本宿は、本市の東海道東の出入口にあたり、

旧東海道、国道１号、東名高速道路、名古屋鉄

道が束となり、古今とも東西交通の要衝となっ

ている。元宿と表記されたこともあり、古代の山
やま

綱
つな

郷
ごう

は、この地域も含み山綱駅家があったとい

うことからこのような地名になったのではない

かといわれている。本宿陣屋跡があり、江戸時

代にはこの付近12か村の代官の置かれた所であ

図２-２-23 東海道沿いの主な祭礼等  

図２-２-24 本宿神明社 



第２章 岡崎市の維持向上すべき歴史的風致 

 
 
 

161 

第
２
章 

る。山の神を祀るテイチン(帝鎮)講5等の古くからの民俗行事も多く残されている。 

 中世以降、室町幕府６代将軍足利
あしかが

義教
よしのり

の祈願所とされる法蔵寺を中心にまちなみが形成さ

れた。法蔵寺は東海道に接する場所に位置しているため、江戸時代には多くの参詣者が訪れ

た。家康公学問所の寺伝もあり、82石余の朱印寺院となり幕府からの庇護厚く、参勤交代の

大名も駕籠
か ご

から降りて参詣したとされる。 

 

ａ.本宿神明社 

 『参河國額田郡神社誌（昭和７年(1932)９月１日）』によると、本宿神明社は、至徳２年(1385)

将軍足利義満のとき、龍芸和尚が二村山法蔵寺と号し、堂中に祭祀していた皇大神を今の地

に遷し、村民の産土神として社殿を建立し崇敬したとある。同文献によると、社殿は、大正

２年(1913)に建立されたとある。その後、神社の資料（平成 27 年(2015)４月１日）によると、

昭和 30 年(1955)に拝殿が建て替えられ、昭和 45 年(1970)、平成９年(1997)に本殿の屋根が

葺き替えられた。現在の本殿は、部材も相応に古いものであることから、大正初期のもので

あると推測される。本殿は、桁行１間(約 1.8 メートル)、梁間１間(約 1.8 メートル)、折造、

銅板葺で、拝殿は、桁行３間(約 5.4 メートル)、梁間２間(約 3.6 メートル)、切妻造、銅板

葺である。祭神は天照皇大神で、秋葉社、稲荷社を合祀し、津島社、琴平社を境内社として

祀っている。 
 

ｂ.祇園祭の歴史 

 本宿神明社では、境内社である津島社の祇園

祭(天王祭)が７月最終日曜日に行われる。祭り

の起源は今から 250 年程前の江戸時代に、本宿

村や近村で伝染病が流行したが、牛頭天王を祀

っていた立
たて

場
ば

(東町)では病人がなく、牛頭天王

のおかげだとうわさが広まり、本宿村中心の西

木
き

竹
たけ

に社を建て、祀るようになったとされる。

古くは「ちょうちん祭り」と呼ばれ、神輿とち

ょうちん行列のみであったものが、大正の中頃から昭和初期になると、飾り付けをした荷車

に子供が乗って、笛や太鼓を鳴らすようになり、花火ややぐらを担いで東海道を練り歩くよ

うになった。神輿の内部には、明和４年(1767)に造られたことが記されており、嘉永３年

(1850)には修繕が行われた。山車
だ し

は４氏子町に各１台ある。当初の山車は立場の東町だけで

あったが、昭和６年５月に栄町の山車が造られた。山車の床下には「栄町山車製作年月日 昭

和六年五月吉日 作者 松本源治」と記されている。戦後になって、西町が昭和 25 年(1950)に、

                                                   
5 鉢地町で、収穫後の旧暦 11 月第２申の日に行われる山の神祭り。３歳以上の男が参加し、注連縄等を作り、荒神の森の神木

へ参る。 

図２-２-25 本宿神明社祇園祭の山車巡行 



第２章 岡崎市の維持向上すべき歴史的風致 

 
 
 

162 

第
２
章 

中町が昭和 27 年(1952)にと、順次、氏子町ごとに造られた。東町の山車は伊勢湾台風時に壊

滅し、現在の山車は、昭和 63 年(1987)に再建されたものである。 

 

ｃ.現在の祇園祭 

 祭礼当日は、午後３時より津島社前で氏子に

よる発
はつ

輿
よ

式
しき

の後、出立し、旧東海道や新町各町

８つの御旅所・お立宮
たちぐう

を移動する。午後５時過

ぎの宵祭渡
と

御
ぎょ

では、先頭町の山車に続き、神輿

渡御の行列が高張
たかはり

(提灯)、十二張6２本、梵天(花

笠)２本、白丁
はくちょう

(神輿と榊持ち)で並び、他の山車

の列が繰り出す。西町の御旅所、中町のお立宮

のそれぞれの地点で神事と舞踊りを奉納する。

東町の法蔵寺前に到着すると神輿は法蔵寺境内

へ入り、踊りを奉納する。出発地点は西町又は

東町で毎年入れ替わる。十二張、梵天の竿先に

はススキの葉を飾る。お立宮は、秋葉山常夜燈

の前に祭壇をしつらえ、６月 30 日の大祓(迎神

祭)から９月中頃(送神祭)までの夏の暑い時期

に分社として立てられる。ここは、火の見櫓、

本宿村道路元標が集中し、旧本宿村役場が建て

られた本宿の中心地である。午後８時過ぎに山

車は各町へ、神輿は津島社へ帰還渡御する。そ

の後、本宿神明社、法蔵寺、本宿陣屋代官屋敷

前が煙火場となり、宵闇を染める手筒花火が奉

納され、祭りは華やかに終了する。 

 本宿神明社の祇園祭は、地域の氏子らが連携

し、古くからの祭礼に、高張提灯等を掲げて練り歩く竿
かん

燈
とう

行列、山車渡御を加え発展させな

がら伝えられており、祭礼を通じて地域の団結力が感じられる。 

 

 

                                                   
6 12 個の提灯を取り付けた竿燈。提灯の数は旧暦に換算して、その月の数と同じ 12または 13（閏月）個が取り付けられる。 

図２-２-26 祇園祭のお立宮前の神事 

図２-２-27 手筒花火（本宿神明社境内） 



第２章 岡崎市の維持向上すべき歴史的風致 

 
 
 

163 

第
２
章 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

図２-２-28 本宿神明社の祇園祭の山車巡行図と市街地の状況(令和７年(2025)) 

図２-２-29 周辺市街地の景観(令和７年(2025)) 

① ② ③ ④ 

⑤ ⑥ ⑦ 



第２章 岡崎市の維持向上すべき歴史的風致 

 
 
 

164 

第
２
章 

イ.山中八幡宮のデンデンガッサリ 

ａ.山中八幡宮 

 岡崎市の東部、国道１号沿いの舞木町地内の

丘陵地にある山中八幡宮は、寛永４年(1627)の

『山中八幡宮記』によれば、文武天皇３年(699)

秋、当地に創建された稲前
いなさき

神社で始めて「供物

の礼」が行われたことに始まるとある。さらに

永禄６年(1563)、三河一向一揆に追われた家康

公が、社地の鳩
はと

ケ
が

窟
くつ

といわれる洞窟に身を隠し、

一命を救われたといい、慶長 8 年(1603)家康公

朱印状で 150 石を寄進された。このことは、『参

河国額田郡神社誌(昭和７年(1932)９月１日)』

にも記されている。祭神は応神天皇、比咩大神、

息長足姫命。本殿は、桁行２間(約 3.6 メートル)、

梁間１間３尺(約 2.7 メートル)、三間社流造、

檜皮葺。多数の棟札が所蔵されており、現在の

本殿が再建されたのは延宝７年(1679)で、安永

５年(1776)に修復、文化 12 年(1815)に屋根替え

を行っている。寛政 13年(1801)に再建された拝

殿は、桁行５間(約９メートル)、梁間３間(約 5.4 メートル)、入母屋造、桟瓦葺、平入り。

参道には常夜燈と正面参道入口の鳥居の横にはクスノキの巨樹がそそり立ち、背景の社叢林

とともに、神社境内としての壮厳な雰囲気を醸し出している。 
 

ｂ.デンデンガッサリの由来 

 デンデンガッサリ(市指定無形民俗文化財)は、

毎年正月３日、正式には山中八幡宮の御田植祭

として行われる。田遊びの歌詞の始めに「デー

ンデーンガッサリヤー」という詞
ことば

があるので、

「デンデンガッサリ」と呼ばれるようになった。

その年の稲作の豊作を予祝するために、田作り

の過程を模倣的に演技する「田遊び」である。

東海地方に多く分布し、特に田遊びが単純で伝

承されている例が三河地方に多く、三河国三之宮である猿投
さ な げ

神社の貞和５年(1349)『年中祭

礼記』に「田遊」が登場する。デンデンガッサリの起源は室町時代といわれている。現在は、

正月３日の午後２時から拝殿で行われるが、昭和初期までは旧暦正月３日の夜に行われてい

図２-２-30 山中八幡宮の社叢 

図２-２-31 山中八幡宮境内 

図２-２-32 デンデンガッサリ 稲刈り 



第２章 岡崎市の維持向上すべき歴史的風致 

 
 
 

165 

第
２
章 

た。 

 例祭の準備は、昭和 47 年(1972)に設立されたデンデンガッサリ保存会により、12月 30 日

に社務所で行われ、祭りに使われる 60 キログラムの大鏡餅やお供えの餅が作られる。もち米

は八幡宮周囲に広がる田で実ったものを使用する。 
 

ｃ.現在のデンデンガッサリ 

 デンデンガッサリの構成は大別すると「前歌」

「後歌」「せりふ」「所作」の４部に分けられる。

奉仕者が全員そろうと、まず神職が祝詞
の り と

を奉納

する。終わると太鼓の周囲に立ち、太鼓を乱打

すると、「ヤヤヤヤヤヤヤー」と言いながら足踏

みで「田ごね」の所作をする。次いで、「デーン

デーンガッサリヤー」と前歌に入る。歌の間中、

太鼓は規則正しく叩かれる。歌が終わると「弁

当」となり、櫃
ひつ

から祭りに奉仕する人と参拝者全員にしゃもじで１口ずつ御飯が配られる。

人々はそれを手のひらで受け取り、口に入れる。「弁当」が終わり、再び前歌・後歌が歌われ

る。歌が終わるとせりふとなり、神前に飾られていた大鏡餅を田に見立てた太鼓の上にのせ、

天気の良いことと稲の出来栄えをほめ、氏子中の地名を呼び上げる。全員で「ザーラザラ」

と声を揃えて鎌に見立てたお供え餅を手に稲刈りの所作をする。この後に登場する牛の準備

ができたかどうかを尋ねた後で、縄であんだ角を頭につけた牛役が四つん這いになって、収

穫した稲穂(大鏡餅)を背に載せて太鼓の周りを回る。重さに耐えかねた牛が倒れると、人々

は「丈夫な牛でも倒れるほどの豊作だ」と言って、喜び合う。牛が神前から姿を消した後、

鏡餅は手頃な大きさに切られ、見物人に対して餅投げが行われる。この餅を食べると１年間

かぜをひかないという言い伝えがある。 

 街道に沿った集落と田園風景の中に、古来より守られてきた社叢林を背景に常夜燈と朱色

の鳥居が建つ中、氏子らによるデンデンガッサリの大太鼓の音が響き渡り、人々が五穀豊穣

を願う古式ゆかしい祭礼の風情が感じられる。 

 

 

 

図２-２-33 デンデンガッサリ 牛 



第２章 岡崎市の維持向上すべき歴史的風致 

 
 
 

166 

第
２
章 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
 
 
 
 
 

図２-２-34 山中八幡宮デンデンガッサリと市街地の状況 

 

図２-２-35 周辺市街地の景観(令和７年(2025)) 

① ② ③ ④ 

⑤ ⑥ ⑦ ⑧ 



第２章 岡崎市の維持向上すべき歴史的風致 

 
 
 

167 

第
２
章 

ウ.津島神社の天王祭り 

ａ.津島神社 

 かつて藤川宿であった市場町には、現在も街

道沿いに寺社や伝統様式の歴史的な建造物が数

多く建ち並ぶ。中でも、市場町の津島神社は、

藤川宿の加宿市場村の氏神であり、「牛頭天王

宮」と呼ばれていた。『参河国額田郡神社誌(昭

和７年(1932)９月１日)』には、元文３年(1738)

創建、延享５年(1748)社殿を修理、嘉永７年

(1854)拝殿を改築、明治 25～26 年(1892～1893)

に本殿雨覆を改築とあり、現在の社殿の部材も相応に古いことから、延享初期のものと考え

られる。また、境内の灯籠には、寛政５年(1793)９月の刻銘がある。現在の本殿は、桁行３

間(約 5.4 メートル)、梁間２間(約 3.6 メートル)、渡造、瓦葺で、拝殿は、桁行３間(約 5.4

メートル)、梁間２間３尺(約 4.5 メートル)、入母屋造、瓦葺である。祭神は牛頭天王。本殿

は牛乗
うしのり

山を背に今もかわらず町を見守っており、藤川宿の歴史を今に伝える重要な建造物で

ある。 
 

ｂ.天王祭りの歴史 

 天王祭りは、氏子らにより毎年７月第２土曜日に行われ、夏病み防止と虫送りの意味が含

まれている。社伝によれば、天王祭りに使用する渡御の神輿は、慶安年間(1648～1651)に現

在地に加宿移転した際に、隣町の山中八幡宮より移されたものと伝えられ、山中八幡宮の祭

礼でもこの神輿が使われることから、少なくともこの頃には始められたと考えられている。

現在の神輿には、文化５年(1808)５月吉日と記名がある。また、『参河国額田郡神社誌(昭和

７年(1932)９月１日）』にも、神輿渡御の記述がある。 
 

ｃ.現在の天王祭り 

 津島神社(津島市)のお札を年行司が受けに行き、市場町の明星院に７日間宿をし、お立宮
たちみや

に

75 日間納めた後、本殿へ納める日が宵祭り日である。旧東海道からの参道入口の常夜燈脇に

幟を立て、お立宮(通称「おたちぐうさん」)と呼ばれる祠を祀り、雄竹注連で囲む。その祭

礼当夜に行われる神事として、竿燈行列(通称

「おとぎょ」)がある。神輿渡御の行列の前後に

高張、十二張の竿燈が加わり、ほの暗くなる午

後７時頃より提灯に明かりを灯し、氏子町の

人々が藤川宿であった東海道中を厳かに巡行す

る。竿燈は、戦前には提灯を 20 余りつけ、竿数

も多かったとされているが、戦後には、提灯 12

図２-２-36 津島神社祭礼のお立宮 

図２-２-37 津島神社の竿燈行列の巡行 



第２章 岡崎市の維持向上すべき歴史的風致 

 
 
 

168 

第
２
章 

個、高張６本、十二張 12 本となり、現在は、更に竿数を減らして実施している。行列は市場

町東外れの国道１号の御旅所まで進み、そこで祝詞があげられる。 

 竿燈に灯火が入れられたさまは、赤い提灯が夕暮れ深まった街道沿いのまちなみの夜景に映

え、天王祭りならではの、夏の祭りにふさわしい素朴な美しさを感じさせる。 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

図２-２-38 津島神社の天王祭りの神輿渡御・竿燈行列の巡行図と市街地の状況 

 

図２-２-39 周辺市街地の景観(令和７年(2025)) 

 

④ ① ② ③ 



第２章 岡崎市の維持向上すべき歴史的風致 

 
 
 

169 

第
２
章 

エ. 東海道沿いの地蔵祭り 

 地蔵祭りは、「地蔵盆」「地
じ

蔵
ぞう

会
え

」とも呼ばれ、地蔵菩薩の縁日である旧暦７月 24 日辺りに

信徒らが地蔵に供物・灯明を供え、仏名を唱えたりする行事である。現在は、それぞれの地

域で日を選んで行っている。地蔵菩薩は、平安時代末期から六道で苦しむ衆生の救済仏とし

て京都を中心に信仰され始め、中世には子供を守る仏として信仰を集めた。地蔵祭りの信仰

は、江戸時代前期に複数の記録がある京都及び近畿地方で盛んであったものが、東海道を通

じて広がったとみられる。道祖神信仰と結びついた路傍や街角のお地蔵さん、いわゆる「 

地蔵」が対象で、子供の幸福を祈る民間信仰である。ここでは、藤川町(称名寺、十王堂)と、

大平町(大平地蔵堂)を取り上げる。 
 

ａ. 藤川宿の称名寺・十王堂の地蔵祭り 

(ⅰ)称名寺 

 称名寺は、藤川宿の中心部の市場町との境の

藤川町にある浄土宗西山深草派の寺である。永

禄 11 年(1568)に藤川村内「王子ヶ入」の赤山大

明神(現在の関山
せきさん

神社)西南の「川向」に法蔵寺

教
きょう

翁
おう

洞
どう

慧
え

の隠居寺として開創された。慶安３年

(1650)の「称名寺領除地証文」が残されている。

寺伝によれば、寛文２年(1662)に、三河代官鳥

山牛之助の指示で、東海道が宿内で南方に変更

される際に、街道沿いより奥まった現在地に移

転した。『東海道宿村大概帳(天保 14 年(1843))』

に、藤川宿には旅籠が少ないため、興円寺・阿

弥陀寺・徳
とく

性
しょう

寺とともに旅籠
は た ご

の代行をしたこと

が記されている。また、境内には、「寛永５年」

と刻銘された石塔がある。街道から入る参道を

抜けると境内が開け、左手にある鐘楼の脇に慶

応２年(1866)に地域の女人講により造立された

延命子安地蔵像を祀る堂があり、正面には宝暦

９年(1759)建立の本堂が建つ。本堂は、木造平屋建、寄棟造、桟瓦葺である。 
 

(ⅱ)十王堂 

 十王堂は、藤川町の一里塚跡近くの成就院の境内にあり、東海道に面して建てられている。

堂内の中央には緋
あけ

の衣をまとった地蔵菩薩立像が安置され、その両脇に十人の王の像が並ぶ。

像の台座に「宝永
ほうえい

七庚寅年七月」の記年があることから、創建はこの年と推測されており、

昭和 12 年(1937)の成就院本堂の入仏式の写真には、十王堂が写っている。昭和 34 年(1959)

図２-２-41 称名寺の地蔵堂と鐘楼 

図２-２-40 称名寺 



第２章 岡崎市の維持向上すべき歴史的風致 

 
 
 

170 

第
２
章 

図２-２-44 延命子安地蔵祭り（昭和 60 年(1985)） 

図２-２-45 地蔵祭り（令和７年(2025)８月 30 日） 

の伊勢湾台風により、堂の屋根が破損して切妻に改修されていたが、平成 29 年(2017)には、

古写真を参考に、梁材等を最大限に活かしながら、現在の堂に改修された。木造平屋建、寄

棟造、桟瓦葺。 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

(ⅲ)現在の称名寺・十王堂の地蔵祭り 

 称名寺の延命子安地蔵祭りは、寺伝によれば

慶応２年(1866)の地蔵像が祀られた頃には始め

られ、毎年、月遅れの８月 24 日に行われる。昭

和60年(1985)に地蔵祭りを実施する地蔵会が地

域の人と共に発足し、活動が行われている。現

在の地蔵祭りは、当日、午前８時より近隣の檀

家・信徒と藤川小学校区を中心とした藤川宿周

辺の小中学生の子供たちが集まり、お堂の清掃

や準備が行われる。日中は、白色の七如来の旗７本がつるされた本堂内で元禄８年(1695)に

祀られた地蔵尊像への祈願会が行われる。境内では、餅投げや縁日の出
で

店
みせ

も出されて賑わう。

夕方になると地蔵堂の前で住職の読経により揃ってお参りをする。その後、境内にござを敷

いて皆で夕食をとり、子供たちは花火を行う。翌日の片づけに参加する子供は、寺におこも

りをする。３世代にわたる参加があり、地蔵祭

りが地域と世代をつなぐ行事となっている。 

 十王堂本尊の阿弥陀如来尊前では、字一里山
い ち り や ま

の十数軒の講仲間により、毎年８月 24 日に近い

土曜日に、地蔵祭り(地蔵盆施餓鬼
せ が き

会)が行われ

ている。年番が本尊に紙の物相旗
もっそうはた

(施餓鬼の旗)

の串数本を刺し、生米を載せたナス等で施餓鬼

棚を設け、境内の地蔵堂に果物等を飾る。称名

寺の住職を呼び、十王堂内で地蔵盆施餓鬼会が

図２-２-42 藤川宿の十王堂（令和７年(2025)） 図２-２-43 成就院本堂入仏式の十王堂 
(昭和 12 年(1937)) 



第２章 岡崎市の維持向上すべき歴史的風致 

 
 
 

171 

第
２
章 

勤められ、その後外に出て地蔵堂前でお参りが行われる。地蔵像はやや大型の坐像で、台座

に文化 10年(1813)の銘が刻まれているため、少なくともこの頃より地蔵祭りが続いていると

考えられている。また、町には、昭和 41 年(1966)の地蔵祭りに関する記録資料が残されてい

る。 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

図２-２-46 藤川宿の称名寺・十王堂の地蔵祭りと市街地の状況 

 

図２-２-47 周辺市街地の景観(令和７年(2025)) 

④ ① ② ③ 

⑧ ⑤ ⑥ ⑦ 



第２章 岡崎市の維持向上すべき歴史的風致 

 
 
 

172 

第
２
章 

ｂ.大平地蔵堂の地蔵祭り 

 大平町は、江戸時代、大岡裁きで著名な大岡

越前守忠相
ただすけ

が大名となり治めた西大平藩に当た

り、陣屋跡がある。東海道沿いには市内で唯一

現存する一里塚が往時の姿を伝えている。市内

の一里塚は、東より本宿(本宿町字一里山)、藤

川(藤川町字一里山)、大平(大平町字岡田)、矢

作(矢作町矢作橋西詰)にあった。慶長９年

(1604)に江戸日本橋を起点に１里(3.92 キロメ

ートル)ごとの道標として設置され、旅行者の道

程の目印になるとともに、夏には木陰で旅人が休息できるように配慮され、ひとときの憩い

の場でもあった。榎が植えられ、緑陰を供する風情を保ち、現在も東海道を歩く見学者の道

標ともなっている。地元では清掃や草刈り、そして目の前のお堂の管理等を行っている。 
 

(ⅰ)地蔵堂(大平町) 

 旧東海道を挟んで一里塚の向かい側に地蔵尊

を祀った大平西町の地蔵堂がある。町では江戸

時代後期の建立と伝わり、一里塚の前にあった

ものを史跡整備に伴い、昭和 13 年(1938)に現在

地へ移築した。木造平屋建、切妻造、桟瓦葺。

地蔵堂の隣には、昭和９年(1934)建立の秋葉山

常夜燈がある。 

 堂内の一体は、地域の子供たちの無事成長を

見守る「子安地蔵」で、棟札によると、昭和 59 年(1984)に再建されたことがわかる。また、

背後には長い年月を経て風化した地蔵像も大切に安置されている。もう一体は、東海道を往

来する人々の安全を守る「馬頭観音」である。 

 町内には、東海道を東へ行った薬師寺境内と、一里塚より南へ分岐した国道１号付近の 

に１棟と観音寺付近に２棟の地蔵堂がある。 
 

(ⅱ)現在の大平の地蔵祭り 

 大平町では、大平西町、大平辻中、大平東町のそれぞれで地蔵祭りが行われている。 

 大平西町の地蔵祭りは、昭和 13 年(1938)より地蔵堂が一里塚向かいに移築された現在地で

行われ、現在は、町内の子供会の感謝の心を込めた奉仕活動として、毎年６月第１日曜日に

行われている。前日に青々とした笹を 600 本切り出し、小学生の子供たちが「交通安全」「家

内安全」と書いた紙と折紙を吊るし、笹を飾りつける。 

 当日は、朝から帽子と前掛けを新しくした地蔵尊にお供えをし、観音寺の尼僧の読経と共

図２-２-48 大平一里塚（史跡） 

図２-２-49 大平西町の地蔵堂と秋葉山常夜燈 



第２章 岡崎市の維持向上すべき歴史的風致 

 
 
 

173 

第
２
章 

図２-２-51 「東區延命地蔵尊」木版と半紙 

図２-２-50 大平西町の地蔵祭り 

にお勤めをする。その後、子供たちは近所の家々

に笹を配り、志を受けて回る。「東海愛知新聞(平

成 25 年(2013)５月 31 日)」には、地元では明治

期から行われていると伝わり、昭和 10年代に参

加していたという市民の声が紹介されている。 

 昭和 30 年代には、子供から子供に受け継がれ

る行事となった。祭りの日が近づくと、近くを

流れる大平川(乙川)へ行き、良い音のする石を

探し合い、当日は地蔵堂の前に筵
むしろ

を敷き、往来の人々

に向かって「おローソクは一丁こころざしであがーり

ます」「チン、チン」と、大平川(乙川)で拾ってきた石

を叩いた。地蔵堂の前にある手洗水盤は、子供たちが

叩いたことによる窪みがみられる。また、『新編郷土誌

「男川」（平成 12年(2000)）』でも、古くから伝わる地

域の祭りとして紹介されている。 

 大
おお

平
ひら

 
つじ

中
なか

でも、観音寺の尼僧を招き子供たちが３つ

の地蔵堂にお参りをする。 

 大平東町では、薬師寺境内の地蔵堂で７月第１日曜

日に地蔵祭りを行う。「東
ひがし

區
く

延命地蔵尊」と彫られた

木版を赤と緑で半紙に押し、川沿いで採ってきた竹に吊るす。この竹飾りを子供たちが鉦を

鳴らしながら近所に配り、志を受けて回った。10年程前からは、竹が入手困難になったため、

半紙のみを配るようになった。 

 現在も、この伝統行事は子供会の奉仕活動として受け継がれているほか、常時、仏花が絶

えることなく供えられていて、歴史的な街道の遺構や建造物等と次代を担う若者が地域の伝

統行事を受け継ぐ姿とが相まって、昔ながらの集落の一体感を感じさせる、この地域独自の

雰囲気が感じられる。 

 

 

 

 

 

 

 

 



第２章 岡崎市の維持向上すべき歴史的風致 

 
 
 

174 

第
２
章 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

図２-２-52 大平一里塚・地蔵堂と市街地の状況 

図２-２-53 周辺市街地の景観(令和７年(2025)) 

④ ③ ② ① 

⑧ ⑦ ⑥ ⑤ 

⑪ ⑩ ⑨ 



第２章 岡崎市の維持向上すべき歴史的風致 

 
 
 

175 

第
２
章 

 このほか、岡町でも地蔵祭りが行われている。

岡町は、東海道と乙川が近接する地域であり、

丸山古墳群と丸山廃寺が連なる対岸にあたる。

中世には鎌倉街道の宿として作
つくり

岡
おか

宿があり、現

在も岡町字作岡の地名が残されている。また、

天正13年(1585)の家康公上洛時の宿所(岡御殿)

となった岡城跡もある交通の要衝に開けた町で

ある。近世には、岡町の神
かん

馬
ば

崎
さき

に東海道藤川宿

と岡崎宿間の立場が置かれていた。  

 神馬崎（阿弥陀寺）の地蔵祭りは、各町内会

等の人々により、毎年８月 24 日に近い土曜日に

行われる。小学生の子供たちがお参りの１週間

ほど前に「南無阿弥陀仏」と書いた習字紙を笹

につけ、道沿いに立てていく。お供えの線香や

お金も集めて回る。当日は、地蔵堂前に提灯を

飾ってお供えをし、阿弥陀寺の尼僧の読経に合

わせ、子供たちがお参りをする。寺伝によれば戦前より行われ、昭和 30年(1955)頃には男児

のみが参加しておこもりも行われていたが、30年ほど前から宿泊は行われなくなり、近年で

は女児も参加している。祭礼後にはお供えの菓子等が子供たちに配られる。 

 岡町の西側、野々宮、一色
いっしき

、作岡でも、各集落の に立つ地蔵堂で地蔵祭りが町内会等に

より毎年行われており、『みあい 学区の概要（昭和 33 年(1958)）』では、「地蔵尊縁日」とし

て記載されている。西側地区では、田植え時期の５月の水路清掃後に、文化２年(1805)銘の

馬頭観音と地蔵像の祀られる地蔵堂へお参りが行われる。野々宮地区では、地蔵祭り独自の

世話役があり、昭和３年(1928)に子供連により建てられた地蔵尊の祭りは、大人も多く集ま

る行事となっている。一色地区では、慶応２年(1866)銘のある地蔵尊に彩色が施される。作

岡地区では、宿となる家が世話役を一手に引き受け、子供たちが集まり昼食をとる。どの地

蔵祭りにも阿弥陀寺の尼僧が読経に招かれ、街道沿いの寺院と各地区とがつながりを持って

いる。 

 集落の子供たちと街道を行き交う人々を見守り続ける各地域の地蔵に、子供たちが集い、

感謝する行事が変わらずに続けられており、長い歴史の中で地元に根付いた伝統が感じられ

る。 

 

 

 

図２-２-54 阿弥陀寺と地蔵堂 

図２-２-55 岡町野々宮の地蔵堂 



第２章 岡崎市の維持向上すべき歴史的風致 

 
 
 

176 

第
２
章 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

図２-２-56 岡の地蔵祭りと総寺禅院の秋葉山大祭火渡りと市街地の状況 

図２-２-57 周辺市街地の景観(令和７年(2025)) 

① ② ③ ④ 

⑤ ⑥ ⑦ ⑧ 

⑨ ⑩ 



第２章 岡崎市の維持向上すべき歴史的風致 

 
 
 

177 

第
２
章 

オ.矢作神社の祭礼 

ａ.矢作神社 

 矢作町の矢作神社には、「矢作」の地名の由来

とされる日本
や ま と

武
たけるの

尊
みこと

の伝承がある竹藪が残る。

主祭神は素
す

盞
 さの

嗚
 おの

命
みこと

。 

 伝説では、「東征の折通りかかった、日本武尊

に住民が、川の東に住む賊に苦しめられている

ことを訴えた。日本武尊に命ぜられた矢作
や は ぎ

部
べ

た

ちは矢を作ろうとするが、竹の生えている川の

中州まで行けない。突然一匹の蝶が人の姿とな

り、竹を切り取ってきてくれた。矢作部たちは

１万本の矢を作り、日本武尊は軍
ぐん

神
しん

素
す

盞
 さの

嗚
 おの

命
みこと

を

祀り戦勝を祈願し、賊
ぞく

を滅ぼした。それ以来、神社は矢作神社と呼ばれた」とされる。 

 応安３年～永和元年(1370～1375)のころ、兵火にかかり、烏
う

有
ゆう

に帰し、天文年間(1532～

1554)に岡崎城主松平広忠が祠を今の字祇園に再建したが、天正年間(1573～1591)の堤防決潰

により流失したため、神殿を宝珠稲荷に合祀された。棟札より、社殿を延宝３年(1675)に建

立し、宝暦 12 年(1762)に本殿、明治 35 年(1902)に拝殿を再建していることがわかる。本殿

は、木造平屋建て、入母屋造、桟瓦葺で、拝殿は、木造平屋建て、切妻造、桟瓦葺である。

近世には「牛頭天王」(享和２年(1802)の村差出帳)と呼ばれ、神社下の土場
ど ば

(舟着き場)を天

王土場と称する。近世の矢作橋架け換えのとき、諸大名や普請奉行は当社に「矢作橋杭打ち

図」「矢作橋設計図」等の絵馬(市有形民俗文化財)を奉納し工事成功を祈願している。その他

水運業者等の絵馬の奉納が多い。 
 

ｂ.矢作神社の祭礼の歴史 

 矢作神社の祭礼は、以前は７月中旬に行う夏祭りで、現在は毎年 10 月１・２日が祭礼日で

ある。祇園祭と同様に山車が加わる。 

 西中之切(矢作三区)の山車(市指定有形民俗文化財)は、旧来の簡素なものから天保 10 年

(1839)に新造され、前棚に記された墨書から、山車は６月に完成し、彫刻師は名古屋の瀬
せ

川
がわ

治
じ

助
すけ

(重定)、総頭領は岡崎城下材木町の大山庄八として、木地
き じ

師や箔置師等岡崎の職人集団で

作り上げていることがわかる。また、東中之切(矢作二区)の山車(市指定有形民俗文化財)は、

文化 11 年(1814)作(天保 11 年(1840)塗り上げ彩色)で、墨書銘より天保 11 年(1840)に上山が

大山庄八により築造され、さらに、文久元年(1861)改造時とみられる前棚の檀箱
だんばこ

彫物に「瀬

川」「重光」の印型彫が認められ、より壮麗な姿へと改修が重ねられたことがうかがえる。い

ずれの山車も江戸時代後期に作られ、この頃には祭りが行われていたと考えられている。 

 

図２-２-58 矢作神社 



第２章 岡崎市の維持向上すべき歴史的風致 

 
 
 

178 

第
２
章 

 各山車の正面と上段拝など随所に施された彫刻には全てに金箔が押され、丸柱等は黒漆塗

りで、幕の金銀色糸による刺繍と相まって華麗荘厳である。戦時中は額田地区の桜井寺町に

三区の飾り物等を疎開させ、車輪等は岡崎空襲で焼失したものの戦後復元し、大切に保管を

している。 
 

ｃ.現在の祭礼 

 10 月１・２日の祭礼日には、江戸時代末期に各

氏子町の人々により作られた祭礼山車２台が山車

蔵の前で飾り付けられる。祭礼が週末となる年は

２日目に山車の巡行がある。矢作川沿いの矢作神

社より出立し、氏子町の人々が曳く華麗な２層式

の山車が秋空の下、旧東海道のまちなみを進む。

花の撓
とう

7で有名な誓願寺門前を過ぎ『三河国内神名

帳』(平安時代中期以降編さん)に名のある竊樹
ひ そ こ

神

社で折り返し、国道１号を超えて矢作橋駅前まで

曳きまわす。道中には山車上の囃子方のゆらりと練るさまを表した文化文政以来とされる曲

を始め、道行きの緩急に合わせた囃子が鳴り響く。 

 華麗荘厳な山車と囃子がよく合い、矢作神社の祭礼ならではの晴れやかな祭りの風情が感

じられる。 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                   
7 ５月８日熱田神宮の豊年祭の田所、畠所に行き、豊年絵図を受けてツクリモノを再現し、近郊の農家が見に来て作物の豊凶

を占う。「おためし」ともいう。 

図２-２-59 祭礼山車（令和５年(2023)） 



第２章 岡崎市の維持向上すべき歴史的風致 

 
 
 

179 

第
２
章 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

図２-２-60 矢作神社の祭礼山車の巡行図と市街地の状況 

図２-２-61 周辺市街地の景観(令和７年(2025)) 

 

① ② ③ ④ 

⑤ ⑥ 



第２章 岡崎市の維持向上すべき歴史的風致 

 
 
 

180 

第
２
章 

カ.藤川宿における地域団体のまちづくり活動 

 市を東西に貫く東海道沿いには、街道を往来

する旅人を日差しや寒風から守るために植えら

れた松並木や、一里塚、常夜燈又は道標など、

東海道を特徴づける史跡も多く残されている。 

市内の東海道松並木は、東端の本宿町から西へ、

デンデンガッサリの行われる舞木町、37 番目の

宿場町「藤川宿」のまちなみが残る藤川町、美

合町、岡崎宿東の東名高速道路岡崎インターチ

ェンジ付近の大平町に残され、旧東海道の位置

と風情を伝えている。岡崎でみられる松並木のマツは「みかわくろまつ」と名付けられ、昭

和 46 年(1971)に市民投票によって岡崎市の木に決定された。人々によって大切に手入れされ

ている松並木は、緑と木陰が目を涼ませ、往時の東海道の風情を感じさせる風物詩となって

いる。特に、藤川の松並木(県指定天然記念物)は、旧東海道の両側約１キロメートルの間に

約 90 本のクロマツが道の両側に並び、往時の旅の風情を漂わせ、見応えがある。 
 

ａ.藤川宿 

 藤川は、慶長６年(1601)に家康公により伝馬

朱印状が発給され、宿場町として栄えた。当初

はおよそ５町45間(約630メートル)の小さな宿

場であったが、人馬の不足を補うために慶安元

年(1648)に東隣の舞木村字市場を加宿し、９町

20 間(約 1,020 メートル)と規模を大きくした。

幕末の資料によると、本陣と脇本陣が各１軒、

旅籠屋が 36 軒あった。藤川宿脇本陣跡(市指定

史跡)の東海道に面した棟門は、享保４年(1719)

の大火の後に再建され、江戸時代の名残を留め、歴史を物語る貴重な遺構となっている。平

成２年(1990)には、藤川宿脇本陣跡に、藤川宿資料館が建てられ、市指定有形文化財である

高札
こうさつ

等が展示されている。江戸時代の参勤交代の大名を迎えた藤川宿本陣跡は、平成 25 年度

(2013)に「藤川宿本陣跡広場」として整備された。裏手の石垣がよく残り、国道１号、名鉄

名古屋本線からも眺められる。 

 

 

図２-２-62 藤川の松並木(県指定天然記念物) 

図２-２-63 藤川宿資料館(脇本陣跡) 



第２章 岡崎市の維持向上すべき歴史的風致 

 
 
 

181 

第
２
章 

 格子のある町家も各所に見られ、街道の風景

をつくっている。旧野村家住宅(米屋)は、藤川

宿内で最大級の規模の町家建築である。昭和 25

～30 年(1950～1955)頃の主屋の大屋根の修理の

際、天保 12年(1841)の棟札が発見されたことか

ら、江戸時代後期の建築と推定されている。木

造つし２階建、桁行６間半(約 11.7 メートル)、

梁間９間(約 16.2 メートル)、切妻造、桟瓦葺。

旧東海道に面する正面の外壁の仕上げに、漆喰

塗りや木組格子、妻西側の下部になまこ壁、２

階部分に袖壁がみられるなど、町家の面影を一

部にとどめており、内部は日本の伝統建築であ

る堅牢な柱や梁の構造で、広い土間などに当時

の暮らしを十分に偲ぶことができる。旧平岡家

住宅（銭屋）は、文政年間（1818～1830）の建

築と考えられており、明治 33 年(1900)の屋敷図

面が残されている。木造つし２階建、桁行６間

(約10.8メートル)、梁間６間(約10.8メートル)、

切妻造、桟瓦葺。建物前半には、建築当初の柱、

梁等の構造材が残され、建物正面には、格子構

え、柱間装置、つし２階軒下等、明治期以降の

意匠材が残されており、藤川の近代の風景とし

て長く人々に親しまれてきた町家である。 

 また、藤川宿は、古くから穂が紫色をした珍

しい「むらさき麦」が栽培されており、江戸時

代の『東海道名所記』に記録されているほか、

十王堂境内には、寛政５年(1793)再建と刻まれた松尾芭蕉の句碑「爰
ここ

も三河 むらさき麦の か

きつはた」がある。 

 藤川宿を抜けると、道が二手に分かれ、右が旧東海道藤川の松並木、左が土呂
と ろ

(現在の福岡 

町)・吉良(西尾市)方面へと続く吉良
き ら

道
みち

となっている。分岐地点には、「文化 11年(1814)建之」

と刻まれた吉良道の道標が立ち、古くからこの辺りが交通の結節点として大きな意味をもっ

ていたことがわかる。 
 

図２-２-66 吉良道道標 

図２-２-64 旧野村家住宅(米屋) 

図２-２-65 旧平岡家住宅(銭屋) 



第２章 岡崎市の維持向上すべき歴史的風致 

 
 
 

182 

第
２
章 

ｂ.地域団体によるまちづくり活動 

 昭和 38 年(1963)頃から、藤川の老人クラブや

地域のまちづくりを行う有志らにより、松並木

の保護活動が行われ、その様子は昭和 50 年

(1975)頃の写真からも確認できる。現在は、藤

花荘(障がい者支援施設)利用者の協力で熱心に

清掃活動が行われている。また、有志らの活動

は、松尾芭蕉没後300年となった平成６年(1994)

に、むらさき麦の復活栽培を始めるなど、地域

のまちづくり活動に発展し、平成７年(1995)に

「藤川宿まちづくり研究会」を設立、その後、

平成 21 年(2009)に「藤川まちづくり協議会」と

改称した。同年～平成 29 年(2018)に行われた、

旧野村家住宅(米屋)の一般公開や「小箱ショッ

プ・むらさき小町」の開店といった、宿場文化

財の積極的な保全・活用の取組みを始め、「藤川

宿を詠む」俳句募集やむらさき麦まつりの開催

など、街道沿いの寺社や歴史的な建造物を背景

に、むらさき麦を始めとする、地域の歴史や文化を後世に伝えるための様々な活動が行われ

ている。 

 藤川まちづくり協議会の活動は、地元の幼稚園から大学、企業まで、多様な世代と連携し

て取り組まれており、藤川宿ならではの歴史や伝統、文化を誇りに思い、次世代に継承して

いく強い意志が感じられる。 

 

 

図２-２-68 藤川の松並木の清掃活動 

図２-２-67 藤川の松並木の保護活動(昭和 50 年(1975)頃) 



第２章 岡崎市の維持向上すべき歴史的風致 

 
 
 

183 

第
２
章 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

図２-２-69 松並木と地域団体による保護活動と市街地の状況 



第２章 岡崎市の維持向上すべき歴史的風致 

 
 
 

184 

第
２
章 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

③まとめ 

 東海道を舞台に、各地で行われる祭礼等と、祭礼等を大切に継承してきた人々からは、地

域への深い愛着と故郷への誇りが感じられる。 

 

(５)おわりに 

 市域を南東から北西へ縦断する東海道は、市域を通る古くからの街道の中でも、ことに市

民に親しまれている歴史ある道である。東海道を通って人や物、情報が往来し、新しい文化

が本市域にもたらされた。現在、幹線道路としての役割は並行する国道１号が担っているが、

中心市街地を除いて、ほぼ東海道と並行して私鉄が敷設されたことから街道沿いの集落では

市街地化が進み、その中を通り抜けている東海道は、人々の生活道路として、今なおその往

来は活発である。 

 東海道沿いの市街地においては、江戸時代に宿場等として栄えた歴史が現在の地域コミュ

ニティを形成する上でも重要な役割を果たし、継承されている信仰行事等が地域コミュニテ

ィを更に強固なものにしている。周囲に広がる山並み等を背景として、昔ながらの風情を備

図２-２-70 周辺市街地の景観(令和７年(2025)) 

 

⑮ ⑪ ⑭ ⑬ 

⑫ ⑩ ⑨ 

⑧ ⑦ ⑥ ⑤ 

④ ③ ② ① 



第２章 岡崎市の維持向上すべき歴史的風致 

 
 
 

185 

第
２
章 

えた建造物が残る地区が続き、路傍には灯籠など石造物が点在し、街道沿いに残る古くから

信仰を集めてきた寺社の歴史的な建造物と古くから伝わる信仰行事等の人々の活動が相まっ

て、自然豊かで趣のある街道の面影を今に伝える良好な歴史的景観を形成している。 

 四季折々に町々で催される祭礼では、旧東海道を舞台に、ハレの日に揃いの法被等の装束

に身を包んだ人々が力を合わせ、工芸技術の集約された山車を曳き、また提灯を灯し、厳か

に行列をすすめている。ここには街道筋に生きる町衆の誇りと地域の人々のつながりが表れ

ている。東海道を舞台とする歴史と伝統を伝え、三河の穏やかな文化の彩りを添え、風情を

醸し出しているこれらの祭礼等と民俗的行事の光景は、本市の歴史文化の一端を象徴する歴

史的風致を形成している。 

 

 

 

図２-２-71 東海道を舞台にした信仰・祭礼等にみる歴史的風致の範囲  



第２章 岡崎市の維持向上すべき歴史的風致 

 
 
 

186 

第
２
章 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
 

 

藤川地区の教育活動 

 藤川小学校では、平成 13 年度(2001)の藤川宿開宿 400 年記念祭を機に、６年生が総合的な

学習の時間に地域の題材である藤川宿を教材化した学習に取り組み、平成 21 年度(2009)には、

学習内容をパネル化して旧東海道沿いに現存する町屋建築の歴史的建造物である旧野村家住

宅（米屋）に常設展示した。平成 22 年度(2010)には、藤川地区内の大学である愛知産業大学の

学生と連携して、学区の地図の立体模型の製作に取り組み、平成 23 年度(2011)は、「藤川ガイド

になろう」という学習目標のもと、藤川宿を中心とした学区探検を繰り返し行い、その成果を「ガイド

ブック」、「缶バッチ」、「旧野村家住宅（米屋）のミニチュア模型」、「むらさき麦の食料品等商品化

提案パネル」、「町屋屋号の表札」などにまとめた。このような総合学習を通して、藤川地区の児童

は宿場町としての地域固有の歴史を学び、藤川まちづくり協議会などの地元団体と連携しながら、

地区全体で積極的にまちづくりに参画していこうという風土が広がっている。 

 

 

 

 

 

 

 

 

 図２-２-72 総合学習（藤川ガイド）の様子 図２-２-73 総合学習（藤川ガイド）の様子 



第２章 岡崎市の維持向上すべき歴史的風致 

 
 
 

187 

第
２
章 

２-３.瀧山寺鬼祭りにみる歴史的風致 
 

(１)はじめに 

 瀧
たき

山
さん

寺
じ

1鬼祭りは、旧暦正月７日(現在は旧正月７日に近い土曜日)に滝山寺を舞台に行われ、

燃え盛る松明
たいまつ

を乱舞させる若衆の火の競演が特徴の祭りである。祭り当日の行事は、行列、

仏前法要、御礼振り、鬼塚供養、庭祭り(田遊び)、火祭りである。火祭りに３匹の鬼が登場

することから、一般的に「鬼祭り」と呼ばれている。 

 

(２)瀧山寺鬼祭りの歴史 

 瀧山寺鬼祭り(重要無形民俗文化財)の起源は

鎌倉時代、 源
みなもとの

頼
より

朝
とも

の祈願に始まると伝えられ

ている。室町時代に一時廃絶したが、正保４年

(1647)３代将軍家光から学頭
がくとう

青龍院亮
りょう

盛
せい

に当

年から毎年、滝山寺において天下泰平の祈願を

するように命じられ、以後、鬼祭りは徳川幕府

の行事として盛大に行われるようになった。明

治維新後、徳川幕府の庇護を失い、さらに神仏

分離が影響して明治６年(1873)に休止となった。

しかし、明治 10 年(1877)以降、青木川に設置され、普及したガラ紡
ぼう

の経済的繁栄が大きな原

動力となり、明治 21 年(1888)に滝村により再開された。 

 滝山寺の鬼祭りは五穀豊穣を祈る寺院の正月行事である修
しゅ

正
しょう

会
え

2と、大晦日の夜に悪鬼を払

う宮中行事である追
つい

儺
な

式3が変化した鬼祭り、火祭りが一体となった行事とされている。滝山

寺の修
しゅ

正
しょう

会
え

に関する記述の初見は、嘉禄２年(1226)で、この時期に修正会が行われていたこ

とは明らかである。また、天明２年(1782)成立の『三
さん

州
しゅう

滝
たき

山
さん

寺
じ

人
じん

日
じつ

法
ほう

会
え

記
き

』にも滝山寺修正

会鬼祭りについての記述がある。しかし、鬼祭りがどのように組み合わさって展開してきた

かは明らかでない。ただし、鬼祭りに登場する鬼の面は室町時代前半期の作とされている。

修正会に鬼が登場すること、鬼が登場する前に田遊びが演じられることも瀧山寺鬼祭りの特

徴である。 

 

                                                   
1 「滝山寺」と「瀧山寺」の表記については、本書では常用漢字の「滝」を使用するが、史料名は原文のままとし、指定文化財

は指定名称の表記に従った。 
2 寺院で正月に修する法会。旧年の悪を正し，その年の吉祥を祈願する。 
3 大晦日(12 月 30 日(旧暦))の宮中の年中行事であり、平安時代の初期頃から行われている鬼払いの儀式 

図２-３-１ 瀧山寺鬼祭り(火祭り) 



第２章 岡崎市の維持向上すべき歴史的風致 

 
 
 

188 

第
２
章 

 祭りに登場する鬼は、祖父
じ じ

面
めん

・祖母
ば ば

面
めん

・孫面の３匹の鬼であるが、かつては父面・母面も

存在したと伝わる。ある年の祭りの日に、鳳
ほう

来
らい

寺
じ

の山
やま

伏
ぶし

と称する２人の男が来て「鬼面を我

らに被らせよ」と要求した。鬼面を被る者は、本堂に籠
こも

ったり、滝に打たれたりして７日間

身を清めなければならないとされていたが、無造作に取って被り、祭りに参加した。祭りが

終わって、その面を脱ごうとしたところ、顔面にくっついて離れず、息が詰まって死んでし

まった。村人は哀れみ、本堂の西に葬り、塚を築いた。今も鬼塚伝説として伝えられている。

この時、父面・母面も２人と共に埋められたので、父面・母面は現存していないという。 

 

(３)建造物 

①滝山寺 

 役 小 角
えんのおづの・おづぬ

4が滝壺より得た薬
やく

師
し

如
にょ

来
らい

を祀ると

する開創伝承がある天
てん

台
だい

宗
しゅう

寺院で、物
ものの

部
べ

氏
し

、熱

田大宮司家、鎌倉幕府、足利氏、徳川幕府と時

の権力者により寄進を受けた。源頼朝の従兄で

ある僧寛伝の縁で頼朝の歯と鬢
びん

を収めた運
うん

慶
けい

・

湛
たん

慶
けい

作の木造観音菩薩・梵
ぼん

天
てん

・帝
たい

釈
しゃく

天
てん

立像(重

要文化財)、『瀧
たき

山
さん

寺
じ

縁
えん

起
ぎ

5』等、中世からの重要

資料を多く所蔵している。 

 滝山寺は『瀧山寺縁起』によれば、飛鳥時代、

天
てん

武
む

天
てん

皇
のう

の御代、当地に分け入った役小角が滝

壺から拾い上げた薬師如来を本尊とし、吉祥寺

と号して創建され、後に滝山寺に改められたと

いう。滝山寺が本格的な寺院として成立するの

は中世であり、滝山寺は、東海道筋の矢作東宿

から足
あ

助
すけ

（豊田市）、信州へ続く街道より分岐し、

三河山間部へと至る道上の重要な場所に位置し、

多くの人々、物資、文化の通過点であった。この頃、滝山寺は伽
が

藍
らん

として最盛期を迎えた。 

 鬼祭りの際、３鬼や大松明を持った人々が外陣、回廊を駆け抜け、本堂を焦がすほどの熱

気に包まれる滝山寺本堂(重要文化財)は、鎌倉時代末期から室町時代前期の建築で桁行５間

(約９メートル)、梁間５間(約９メートル)の和様である。 

 鬼祭りの行列の起点となる滝山寺三門(重要文化財)は、文永４年(1267)に飛
ひ

騨
だ

権
のごん

守
のかみ

藤原光
みつ

延
のぶ

が建立したとされる。三
さん

間
けん

一
いっ

戸
こ

、こけら葺の楼
ろう

門
もん

で、逆
さかさ

垂
だる

木
き

を恥じた棟梁が楼上から飛び

                                                   
4 ７、８世紀に大和の葛城山にこもって修行した呪術者であり、修験道の開祖といわれる。 
5 滝山寺の由緒・来歴を記した書物。著者は滝山寺の僧侶とみられる。 

図２-３-２ 滝山寺本堂(重要文化財) 

図２-３-３ 滝山寺三門(重要文化財) 



第２章 岡崎市の維持向上すべき歴史的風致 

 
 
 

189 

第
２
章 

降りたとする伝説があり、祭りの「行列」の際に歌われる「瀧山寺鬼祭りの唄」の歌詞にも

表現されている。 

 

②日吉山王社 

 滝山寺中興の祖仏泉
ぶっせん

永救
えいきゅう

により 12 世紀前半

に鎮守として近江より勧請され、神
しん

仏
ぶつ

習
しゅう

合
ごう

の様

相を今に伝えているのが、日
ひ

吉
よし

山
さん

王
のう

社
しゃ

本殿(市指

定有形文化財)である。全国的にも希少な七
しち

間
けん

社
しゃ

流
ながれ

造
づくり

で、身舎
も や

の内陣は七間以上の流造にみられ

る三
さん

間
けん

社
しゃ

を連結した構造ではなく、横長一室の

一体型内陣として造っている点が注目される。

現在の社殿は初代将軍家康公、３代将軍家光に

よって建立、修築されている。 

 鬼祭りの境内における祭礼は、日吉山王社及び後述の滝山東照宮神前での長刀
なぎなた

御礼振りに

より始まる。また、火祭りの松明は日吉山王社の前庭で灯されており、祭りでの重要な役割

を果たす建造物である。 

 

③滝山東照宮 

 滝山東照宮(重要文化財)は、正保元年(1644)、

３代将軍家光が家康公の生まれた岡崎城の近く

にも東照宮を観請したいと考え、古跡であり、

家康公に縁深い滝山寺に勧請することになり、

正保３年(1646)に境内東奥に建立された。久能

山、日光と合わせて日本三東照宮といわれ、幕

府から厚く保護されてきた。滝山東照宮の造営

は、当時荒廃の一途を辿
たど

っていた滝山寺の再興

に拍車をかけたとされている。 

 滝山寺、滝山東照宮の境内地には、石灯籠が林立している。これは、東照宮造営時に諸大

名、岡崎藩主から奉納され、以後代々の岡崎藩主の寄進を受けたものである。 

 

 

図２-３-５ 滝山東照宮(重要文化財) 

図２-３-４ 日吉山王社(市指定有形文化財) 



第２章 岡崎市の維持向上すべき歴史的風致 

 
 
 

190 

第
２
章 

(４)活動（瀧山寺鬼祭り） 

①準備 

 鬼祭りの主役である鬼面をかぶる冠面者
かんめんじゃ

は厄

年の男性から選ばれる。冠面者は、厄
やく

落
お

としの

ために、７日間精
しょう

進
じん

潔
けっ

斎
さい

をして面を被る。精進

潔斎の内容としては、四
よつ

足
あし

の物、鶏肉、卵、牛

乳も禁忌で、以前は別
べっ

火
か

で男手のみで生活して

いたと伝えられている。現在は、60歳以上の女

性が作ればよいとされている。祭り当日の朝、

冠面者３人と手引き6で、滝山寺南東に位置する

寺の草
そう

創
そう

伝
でん

説
せつ

に関わり、近世の村絵図にも描か

れている「三界
さんがい

の滝」と呼ばれる滝壺に行って

水を汲んでくる。汲んできた水を風呂に入れて

沸かし、最後の潔斎をして祭りに臨む。祖母面

役がカマド口で火の番をすることになっている。 

 鬼祭りの中心となる十二人衆も大役を無事に勤めるため、多くの準備を行う。十二人衆は

「谷
たに

ノ
の

衆
しゅう

」とも呼ばれ、滝山寺周辺の十二谷からの代表者を示す役職として現在も伝わって

いる。十二人衆は滝山寺を支援し、年貢・田畑の管理をする等の役目を担っており、年貢を

徴収する集落的な単位が「谷」であったと考えられる。「谷」の存在については鎌倉時代に成

立した『瀧山寺縁起』に記述があることから、十二人衆も平安時代末には組織されていたと

推定される。祭りの際、以前は十二人衆も冠面者と同様に旧正月元旦から７日間、宿におい

て男性のみで精進潔斎していた。現在は宿泊こそしていないものの、宿を借りて、前日と当

日の２日間、食事、練習、打合せに関して精進潔斎を行っている。 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                   
6 火祭りの際に冠面者の手を引き補助する役。祖父面・祖母面には２人、孫面には５人の手引きがつく。 

図２-３-６ 三界の滝 

図２-３-８ 大松明の作成 図２-３­７ 十二人衆の宿での練習風景 



第２章 岡崎市の維持向上すべき歴史的風致 

 
 
 

191 

第
２
章 

 祭りの準備では、松明
たいまつ

や牛木7作りもある。鬼

祭りに使われる松明には、庭祭り用の大松明、

冠面者の松明、火祭りに出る人が持つ普通の松

明、子供たちが持つやや小振りの松明がある。

材料となる竹は寒のものが良いとされ、祭り終

了後に次の年の材料を揃えておく。大松明に使

われる竹は滝町の北に位置する丹坂
たんざか

町から調達

し、それ以外の松明に使われる竹は十二人衆が

所有する町内の山の竹やぶから調達している。大松明は十二

人衆によって作られ、その他の松明は「瀧山寺鬼祭り保存会」

の会員が中心となって 30 名余りの人々が参加して作ってい

る。松明作りは三門近くの広場で行われる。松明作りの技術

は脈々と受け継がれており、継承者は会員たちへの指導に当

っている。 

 主要な役どころの他にも、警護役の棒突と呼ばれる人々や

火祭りの際の火消しなど、様々な役割がある。祭りの諸準備

も含め、これらの役割は、町内各地域の戸数に合わせて分担

して執り行われる。 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                   
7 日本では古来、田を耕す際に牛に犂を引かせていたため、田遊びなど民俗芸能の場に牛が登場することも多い。鬼祭りの牛木

は雄松と雌松の端に横木を通して牛に見立てたもので、祭りの冒頭に石段上の灯籠根元に置かれる。鬼祭り独特の存在である。 

図２-３-９ 松明の作成 

図２-３-10 牛木の作成 

図２-３-11 祭りの準備が行われる場所  



第２章 岡崎市の維持向上すべき歴史的風致 

 
 
 

192 

第
２
章 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

図２-３-12 瀧山寺鬼祭り保存会の範囲(滝町) 



第２章 岡崎市の維持向上すべき歴史的風致 

 
 
 

193 

第
２
章 

滝 

滝 

滝 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

②祭り当日 

 当日の行事は下記のとおり執り行われる。まず、「行列」は幕府将軍の使者としての住職が

江戸から到着したことを表し、滝山寺の三門から滝山寺本堂に向かって出立する。行列には

冠面者や十二人衆、住職等が参列する。このとき、「瀧山寺鬼祭りの唄」が歌われ、町に祭り

の始まりを告げる。２月の冷えた空気の中、静かなせせらぎと共に山峡を流れる青木川沿い

に行列は進んでいく。唄の合間や道中休憩後の出立時にはほら貝が鳴らされ、山間の谷に響

く。平地が少ない土地であり、一般には「谷ふさがり」といって避けることの多い寺の門前

に並ぶ屋敷も多い。これらの屋根には、魔除けの屋根神として寺に向けて瓦製の大黒天・鐘
しょう

馗
き

・鳩などが上げられている。 

図２-３-13 瀧村地引大絵図(滝町区有文書) 

図２-３-15 滝山寺三門から本堂への行列 図２-３-14 渡御行列出発の三門前 



第２章 岡崎市の維持向上すべき歴史的風致 

 
 
 

194 

第
２
章 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

行列が本坊へと到着すると、十二人衆は精進料

理の饗応
きょうおう

を受ける。現在、山で採取したヤマク

チナシを含むこの献立は祭りの見学者にも供さ

れており、味覚で祭りを体感することができる。

饗応の後、鐘楼の鐘と拍子木の音が、十二人衆

の本堂への登山を知らせる。続いて本堂へと登

山した住職により仏前法要が始まる。その最中、

十二人衆は滝山東照宮・日
ひ

吉
よし

山王社
さんのうしゃ

での長刀
なぎなた

御

礼振り等、所定の場所で様々な所作を行う。住

職による鬼塚供養も法要の半ばに執り行われ、豆をまいて供養を行う。ここから、庭祭り(田

遊び)が始まる。十二人衆の中でも上役に位置する東
とう

次
じ

郎
ろう

、西
さい

次
じ

郎
ろう

が長刀御礼振りで悪魔を払

った後、同じくコツボネ、福太郎が鍬を担いで登場する。昼寝や寝言というユーモラスな場

面も交え、呼びかけや台詞で力強く掛け合いながら、田遊びの所作が演じられる。内容は、

田打ち・代
しろ

掻
か

き・苗代作り・種まき・田植えなどの農作業の様子である。太鼓の音に合わせ

て十二人衆によって、この祭り独自の田植え歌が披露される。 

 歌が終わり火祭りに突入すると、滝山寺の内陣では半鐘
はんしょう

、双盤、太鼓がけたたましく連打

図２-３-16 瀧山寺鬼祭り行列巡行図 

図２-３-17 庭祭り 昼寝の様子 



第２章 岡崎市の維持向上すべき歴史的風致 

 
 
 

195 

第
２
章 

され、ほら貝が吹き鳴らされる。この音と共に燃え盛る大松明を持った男たちと祖父面・祖

母面・孫面を被った３鬼が本堂の外陣と回廊を駆け巡る。孫面の鬼は、初めは右手にまさか

り、左手に松明を持って登場するが、途中から豊作を意味する丸餅を持って現れる。大松明

を持ち、乱舞するかのように走る人々、鳴り響く音、炎の熱気に包まれ、祭りは最高潮を迎

える。大きく火の手が上がり、松明からはじけ飛ぶ火の粉が見学者の方へ降り注ぐと、歓声

が上がる。見学者は火の粉を浴びて五穀豊穣や家内安全を祈願するからである。やがて、大

役の拍
ひょう

子
し

木
ぎ

とともに一斉に火が消され、静寂な一山に帰って祭りは終わる。祭り終了後は、

祭りの参加者や見学者が堂内に上がり、消された松明や松明の燃えさしを縁起物として持ち

帰る。 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 祭りは「瀧山寺鬼祭り保存会」を始め、地区

全体で実施されている。一般の見学者にも供さ

れる精進料理は、地区の女性たちが協力して整

えている。滝山寺の隣に位置する常磐
と き わ

中学校の

生徒たちは鬼の顔をかたどった土鈴等を製作し、

バザーを実施して参加している。また、火祭り

にあたっては地元消防団が滝山寺本堂屋根への

事前放水を行い、本番中は万が一に備えて待機

している。このように、地区全体で祭りを支え、

盛り上げようという思いが活動となって表れて

いる。 

 

③祭り翌日及び翌年度への準備 

 午前８時から、十二人衆は宿の片づけを、保存会の有志は本堂周辺の片づけを始める。宿

では使用した食器類を片づけ、庫
く

裡
り

へと収納する。本堂付近では松明や火消しに使われた桶

図２-３-19 火祭り 図２-３-18 日吉山王社前での松明点火 

図２-３-20 精進料理 



第２章 岡崎市の維持向上すべき歴史的風致 

 
 
 

196 

第
２
章 

の水もそのままになっているため、桶の水抜き、煤
すす

や松明の欠片
か け ら

で汚れた本堂内部の掃除を

丁寧に行う。松明は十二人衆が耕作している田へ返される。 

 また、鬼祭り執行日の１週間前の吉日に冠面者３人によってつくられた御供え用の鏡餅５

つは冠面者に３つ、十二人衆に２つ、各組に１つ渡され、それぞれで小分けにして関係者や

各戸に配られる。 

 また、片づけと共に次の年の祭りに向けた準備も進められる。松明に使う竹は寒のものが

よいとされるため、毎年、鬼祭り後の寒さの強い２月下旬に十二人衆によって大松明用の竹

や笹の準備が行われる。竹は十二人衆が所有する滝町内の竹やぶ等から調達され、一定の長

さを測って伐採していく。竹の枝は払い、束にして１年間保管しておく。片づけやこの時期

の準備は、祭りを次の年へつなげるための大切な１つの過程である。 

 祭り当日はもちろんのこと、開催前の準備や翌年度に向けた資材の調達等を、季節に配慮

しながらそれぞれが行う様からは、山あいの厳しい自然環境の中で住民が一体となって五穀

豊穣を願う様子がみられ、そうした取組みを後世に受け継いでいこうとする住民の気概が強

く感じられる。 

 

(５)おわりに 

 滝山寺の位置する滝地区は、矢作
や は ぎ

川
がわ

支流の青

木川流域にあり、三河山間部の入口にあたる。

深山霊谷の観あり、川床は岩盤が表れ急渓流と

なっている。山地に接しながら、古代東海道の

矢作川渡河点の１つであった大門地区へ通じる

街道があり、中世以降も松平往還、大沼街道と

三河山地奥部へ通じる街道筋にあったため発展

した。特に滝山寺中興の祖仏泉が古代豪族物
ものの

部
べ

氏
し

8の加護により堂を築いた頃から発展を始め、

中世には源頼朝、熱田大宮司家、足利家の寄進を受けて滝山寺は最盛期を迎えていく。近世

には徳川将軍家から朱印地を安
あん

堵
ど

されたため、滝地区は朱印社寺領地としての景観を成して

いった。 

 滝地区は山間に位置するため、元々は棚田での耕作が行われていたが、水田は減少しつつ

ある。現在、滝地区には大沼街道を起源とする市道瀧山寺参道
み ち

線及び県道 477 号東大見岡崎

線南側に新たな道路が開通したため、交通量が減少し、祭りの行列が歩く滝山寺三門から本

堂までの道には旧道として歴史を感じる良好な環境の市街地が形成されている。 

                                                   
8 大和国山辺郡・河内国渋川郡あたりを本拠地とした有力な豪族。 

図２-３-21 青木川 



第２章 岡崎市の維持向上すべき歴史的風致 

 
 
 

197 

第
２
章 

 また、滝山寺、滝山東照宮、日吉山王社はひ

とつの境内に配置されており、中世から近世に

かけての神仏習合の様相と各建物が一体となっ

て織りなす景観を見ることができる。これは五

穀豊穣を祈る寺の正月行事である修正会と宮中

の行事である追儺式が変化した鬼祭り・火祭り

が一体となったのを示す好例である。渓流に沿

って通る街道を歩く行列に始まり、滝山寺の境

内地を舞台に松明30数本を持込み、半
はん

鐘
しょう

、双
そう

盤
ばん

、

太鼓を乱打し、ほら貝が吹き鳴らされるなかで鬼が乱舞する。瀧山寺鬼祭りは、天下泰平・

五穀豊穣を祈り、三
み

河
かわ

路
じ

に春を告げるといわれ、岡崎を代表する歴史的風致となっている。 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

図２-３-22 滝山寺、日吉山王社、滝山東照宮 

図２-３-23 瀧山寺鬼祭りにみる歴史的風致の範囲 


